
1 

 

 

 
 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DE GOIÁS 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS CULTURAIS, MEMÓRIA 

E PATRIMÔNIO 

 
 

MESTRADO PROFISSIONAL 
 
 
 
 
 
 
 

EMICLÉIA ALVES PINHEIRO 
 
 
 
 
 
 
EDUCAÇÃO PATRIMONIAL NA ESCOLA PLURICULTURAL ODÊ KAYODÊ 

DA VILA ESPERANÇA NA CIDADE DE GOIÁS: O PROJETO 

ANCESTRALIDADE E OS SABERES FAZERES DOS AVÓS 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 

 
 
 
 

CIDADE DE GOIÁS – GO 

2025 



 

EMICLÉIA ALVES PINHEIRO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
EDUCAÇÃO PATRIMONIAL NA ESCOLA PLURICULTURAL ODÊ KAYODÊ 

DA VILA ESPERANÇA NA CIDADE DE GOIÁS: O PROJETO 

ANCESTRALIDADE E OS SABERES  FAZERES DOS AVÓS 

 

 

 

 

 
Relatório técnico para apresentação à 

banca do Programa de Pós-Graduação 

em Estudos Culturais, Memória e 

Patrimônio, Mestrado Profissional, da 

Universidade Estadual de Goiás – 

Câmpus Cora Coralina (Promep / UEG), 

como requisito para a obtenção do título 

de Mestre em História. 

 

Orientador: Prof. Dr. Neemias Oliveira da 

Silva. 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

CIDADE DE GOIÁS – GO 
2025



  
TERMO DE AUTORIZAÇÃO PARA PUBLICAÇÃO DE TESES E 

DISSERTAÇÕES NA BIBLIOTECA DIGITAL (BDTD) 

 

Na qualidade de titular dos direitos de autor, autorizo a Universidade 

Estadual de Goiás1 a disponibilizar, gratuitamente, por meio da Biblioteca Digital 

de Teses e Dissertações (BDTD/UEG), regulamentada pela Resolução, CsA nº 

1.087/2019, sem ressarcimento dos direitos autorais, de acordo com a Lei nº 

9.610/1998, para fins de leitura, impressão e/ou download, a título de divulgação 

da produção científica brasileira, a partir desta data2. Estando ciente de que o 

conteúdo disponibilizado é de inteira responsabilidade da autora.  

 

Dados da autora 

Nome completo: Emicléia Alves Pinheiro  

Email: emicleiamicky@gmail.com 

Dados do trabalho  

Título: Educação patrimonial na escola pluricultural Odê Kayodê da Vila 

Esperança na Cidade de Goiás: os saberes e os fazeres dos avós.  

Tipo: [ ]Tese [ ]Dissertação [ x ]Relatório Técnico  

Curso/Programa: Programa de Pós-Graduação em Estudos Culturais, Memória 

e Patrimônio – PROMEP.  

 

Concorda com a liberação documento: [X] SIM   [ ]NÃO  

 

Cidade de Goiás, 28 de novembro de 2025. 

 

 

 

______________________________ 

Assinatura autora                                            

 

 

______________________________ 

Assinatura do orientador 

  

                                                      
1 Câmpus Cora Coralina: Av. Dr. Deusdeth Ferreira de Moura, Centro, CEP: 76600-000, Goiás-GO. 

Contatos: (68)3936-2161, (62)3371-4971, (62)3936-2160. E-mail: dir.goias@ueg.br / 

www.coracoralina.ueg.br.  
2 O período de embargo é de até um ano a partir da data de defesa. 

mailto:dir.goias@ueg.br
http://www.coracoralina.ueg.br/


  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



  
 
 

 
 
 
 
 
 



  
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
ORIKI  
 
Mo jubá okoda 
Mo jubá aseda 
Atiwo ojo  
Atiwo oorun 
Olojo oni 
Iba re o 
 
Eu saúdo os primórdios da Existência 
Saúdo o Criador 
Saúdo o Sol nascente 
Saúdo o Sol poente 
Oh! Senhor do hoje, 
eu te saúdo! 
                                 (Oriki Iorubá) 

 
 
 

Olhar, reparar tudo em volta, sem a menor intenção de poesia. 
Girar os braços, respirar o ar fresco, lembrar dos parentes. 
Lembrar da casa da gente, das irmãs, dos irmãos e dos pais da gente. 
Lembrar que estão longe e ter saudades deles… 
Lembrar da cidade onde se nasceu, com inocência, e rir sozinho. 
Rir de coisas passadas. Ter saudade da pureza. 
Lembrar de músicas, de bailes, de namoradas que a gente já teve. 
Lembrar de lugares que a gente já andou e de coisas que a gente já 
viu. 
Lembrar de viagens que a gente já fez e de amigos que ficaram longe. 
Lembrar dos amigos que estão próximos e das conversas com eles. 
Saber que a gente tem amigos de fato! 
Tirar uma folha de árvore, ir mastigando, sentir os ventos pelo rosto… 
Sentir o sol. Gostar de ver as coisas todas. 
Gostar de estar ali caminhando. Gostar de estar assim esquecido. 
Gostar desse momento. Gostar dessa emoção tão cheia de riquezas 
íntimas. 

(Manoel de Barros, 2010, p. 59-60). 



  
AGRADECIMENTOS 

 

Agradecer é também um gesto de memória. Por isso, nesta travessia que 

foi toda a pesquisa realizada e a escrita deste relatório, quero registrar com o 

coração pleno minha gratidão profunda. 

Agradeço, antes de tudo, à ancestralidade, que me faz existir e ser 

presente. 

Aos meus pais e avós, que me ensinaram a caminhar com os pés firmes 

sobre a terra e o coração aberto para o mundo.  

Agradeço especialmente àquela ancestralidade maior – que não se 

nomeia, mas se sente – feita de vozes antigas, de encantados e encantadas, 

que sussurram caminhos, sustentam o corpo e alumiam o pensamento. É dessa 

força que brota o meu estar no mundo e o desejo de aprender, ensinar e seguir 

tecendo caminhos de esperança. 

À Escola Pluricultural Odé Kayodê, meu mais sincero agradecimento. A 

cada criança, jovem, educador(a), colaborador(a) e guardião(a) desse espaço 

sagrado, deixo aqui, minha reverência. Foi nesse chão fértil, vivo de 

ancestralidade e encantamento, que minha pesquisa se fez corpo, voz e sentido. 

A presença pulsante das forças ancestrais que habitam Odé Kayodê orientou 

meu olhar, fortaleceu meu caminhar e me lembrou, todos os dias, da potência da 

educação como ato de reexistência e cuidado. A todos avós participantes do 

projeto, minha reverência e reconhecimento. 

Ao meu orientador, Prof. Dr. Neemias Oliveira da Silva, agradeço 

imensamente pela delicadeza, paciência e escuta atenta com que acompanhou 

cada etapa deste processo. Sua orientação generosa foi âncora e farol. 

Meus sinceros agradecimentos à Dra. Carolin Overhoff Ferreira e ao Dr. 

Ricardo Oliveira Rotondano por comporem à banca de defesa desta pesquisa, 

contribuindo enormemente para o enriquecimento de nosso trabalho. 

Agradeço, por fim, aos encantados e encantadas, que, silenciosamente, 

guiaram minhas ações nesta pesquisa e me sustentaram, inspirarando-me no 

decurso da pesquisa, mesmo quando as palavras fugiam e o cansaço queria 

calar. Este relatório é mais do que um trabalho acadêmico. É oferenda. É 

memória que pulsa. É semente de continuidade. 



  
RESUMO 

 

Esta pesquisa foi desenvolvida no âmbito do Mestrado Profissional em Estudos 
Culturais, Memória e Patrimônio, da Universidade Estadual de Goiás, tendo 
como lócus de investigação a Escola Pluricultural Odé Kayodê, localizada no 
Espaço Cultural Vila Esperança, na Cidade de Goiás. A partir do projeto 
Ancestralidade e os Saberes-Fazeres dos Avós, o trabalho tem como objetivo 
geral analisar como a memória coletiva, os vínculos intergeracionais e os 
saberes tradicionais se constituem como fundamentos pedagógicos capazes de 
promover o pertencimento, a valorização da identidade e a resistência às 
narrativas hegemônicas que historicamente invisibilizaram as culturas afro-
brasileiras e indígenas. Os objetivos específicos delineados são os seguintes: i) 
compreender como o projeto Ancestralidade e os Saberes-Fazeres dos Avós é 
desenvolvido na Escola Odé Kayodê na perspectiva da educação patrimonial 
crítica; ii) entender a interconexão entre a sabedoria ancestral e a educação de 
estudantes para valorização das culturas afro-brasileiras e indígenas; iii) 
contribuir para a consolidação de práticas educativas comprometidas com a 
justiça social, com a dignidade dos povos historicamente excluídos e com a 
afirmação da memória como direito e como resistência, por meio do recurso 
educacional – caderno cultural. Trata-se de uma pesquisa-ação de caráter 
qualitativo e autoetnográfica, que está sustentada por referenciais como: 
pedagogia crítica, de Freire (1987, 2001, 2002); interculturalidade crítica 
defendida por Candau (2008, 2011, 2012); decolonialidade, nos estudos de 
Walsh (2009, 2013) e Cusícanqui (2012, 2016, 2018); diversidade, discutida por 
Gomes (2003, 2013); identidade, com Hall (1997, 2006) e Silva (2019); memória, 
defendida por Halbwachs (2006); memória coletiva, de Horta (2012). No campo 
da educação patrimonial, são fundamentais as contribuições de Tolentino (2016, 
2017, 2018). Os resultados da investigação demonstram que a Escola Odé 
Kayodê opera como “entre lugar” de reexistência, transcendendo os limites da 
educação formal e se firmando como espaço simbólico de reencantamento, 
protagonismo comunitário e insurgência epistêmica. Espera-se que o caderno 
cultural possa promover a valorização dos saberes e fazeres dos avós, 
articulando teoria e prática na construção de uma pedagogia do cuidado, da 
ancestralidade e da dignidade. 

Palavras-chave: Escola Pluticultural Odé Kayodê. Goiás. Educação patrimonial. 
Memória. Ancestralidade. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



  
ABSTRACT 

 

This research was developed within the scope of the Professional Master's 
Program in Cultural Studies, Memory, and Heritage at the State University of 
Goiás, focusing on the Odé Kayodê Pluricultural School, located in the Vila 
Esperança Cultural Center in Goiás City. Based on the project "Ancestry and the 
Grandparents' Knowledge and Practices," the overall objective is to analyze how 
collective memory, intergenerational bonds, and traditional knowledge constitute 
pedagogical foundations capable of promoting belonging, valuing identity, and 
resisting hegemonic narratives that have historically rendered Afro-Brazilian and 
Indigenous cultures invisible. The specific objectives are as follows: i) to 
understand how the project "Ancestry and the Grandparents' Knowledge and 
Practices" is being developed at the Odé Kayodê School from the perspective of 
critical heritage education; ii) to understand the interconnection between 
ancestral wisdom and the education of students to value Afro-Brazilian and 
Indigenous cultures; iii) contribute to the consolidation of educational practices 
committed to social justice, the dignity of historically excluded peoples, and the 
affirmation of memory as a right and as resistance, through the educational 
resource – cultural notebook. This is a qualitative and autoethnographic action 
research, supported by references such as: critical pedagogy, by Freire (1987, 
2001, 2002); critical interculturality defended by Candau (2008, 2011, 2012); 
decoloniality, in the studies of Walsh (2009, 2013) and Cusícanqui (2012, 2016, 
2018); diversity, discussed by Gomes (2003, 2013); identity, with Hall (1997, 
2006) and Silva (2019); memory, defended by Halbwachs (2006); collective 
memory, by Horta (2012). In the field of heritage education, the contributions of 
Tolentino (2016, 2017, 2018) are fundamental. The research results demonstrate 
that the Odé Kayodê School operates as an "in-between place" of re-existence, 
transcending the limits of formal education and establishing itself as a symbolic 
space of re-enchantment, community protagonism, and epistemic insurgency. It 
is hoped that the cultural notebook will promote the appreciation of grandparents' 
knowledge and practices, articulating theory and practice in the construction of a 
pedagogy of care, ancestry, and dignity. 
 
Keywords: Odé Kayodê Multicultural School. Goiás. Heritage Education. 
Memory. Ancestry. 

 

 

 

 

 

 

 

 

   



  
LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1 – Referencial teórico da pesquisa ...................................................... 17 

Figura 2 – Vila Esperança: espaço de resitência ............................................. 30 

Figura 3 – Robson e Pio: fundadores da Vila Esperança ................................. 31 

Figura 4 – Mapa da Cidade de Goiás ............................................................... 36 

Figura 5 – Praça do Tempo .............................................................................. 39 

Figura 6 – Escola na Roça ............................................................................... 40 

Figura 7 – Vila Esperança ................................................................................ 44 

Figura 8 – Maria Stella de Azevedo Santos ..................................................... 46 

Figura 9 – Portão de entrada da Vila Esperança .............................................. 47 

Figura 10 – Quilombo da Vila Esperança ......................................................... 48 

Figura 11 – Porta de entrada do Quilombo da Vila Esperança ........................ 49 

Figura 12 – Jardim das Formas ........................................................................ 49 

Figura 13 – Quilombo: espaço de referência das vivências afro e afro-brasieira

 .................................................................................................... 50 

Figura 14 – Máscaras africanas no quilombo da Vila Eperança....................... 50 

Figura 15 – Escadarias do Teatro Território Livre ............................................ 51 

Figura 16 – Avenida das Americas / Avenida do Tempo .................................. 52 

Figura 17 – Porta de entrada da oca Poranga ................................................. 52 

Figura 18 – Oca Poranga ................................................................................. 53 

Figura 19 – Laços da ancestralidade ............................................................... 69 

Figura 20 – Oficina de Tecelagem com a Vó Geralda ...................................... 80 

Figura 21 – Na casa da Vó Ideides, aprendendo a fazer biscoito .................... 81 

Figura 22 – Fazendo crochê na escola com a Vovó ........................................ 81 

Figura 23 – Oficina de modelagem em barro com o artista Samuel ................. 82 

Figura 24 – Vó Lucíola contando história na escola ......................................... 82 

Figura 25 – Avós no dia-a-dia da escola: vó Amália ........................................ 83 

Figura 26 – Vó Lucíola no Bom Dia .................................................................. 83 

Figura 27 – Vó Ana e suas netas participando do Bom Dia ............................. 84 

Figura 28 – Vó Sônia e sua neta Marina: inspiração de amor .......................... 84 

Figura 29 – Vó Ana preparando “comida de vó” para o lanche na Escola ..... 855 

Figura 30 – Vó Branca participando da Roda do Bom Dia ............................... 85 

Figura 31 – Vó Heloísa: conversa sobre educação intergeracional ................. 86 



  
Figura 32 – Vó Belô no Bom Dia ...................................................................... 86 

Figura 33 – Vó Maria Luzimar servindo almoço na escola ............................... 87 

Figura 34 – Vó Sirlene preparando comida de vó para o lanche da Odé Kayodê

 ...................................................................................................... 87 

Figura 35 – Vó Regina no Bom Dia .................................................................. 88 

Figura 36 – Vó Sirlene e sua filha Daniela preparando comida de vó .............. 88 

Figura 37 – Vó Jesa participando da Roda do Bom Dia ................................... 89 

Figura 38 – Vó Arlete em visita na escola ........................................................ 89 

Figura 39 – Visita de comitiva africana de Moçambique à Vila ........................ 90 

Figura 40 – Árvores genealógicas produzidas pelas crianças.......................... 90 

Figura 41 – Exposição de Árvores genealógicas na Festa dos Avós ............... 91 

Figura 42 – Irmãs Gargantas de Ouro em apresentação na Festa dos Avós .. 91 

Figura 43 – Irmãs Garganta de Ouro e Sr Dito da Sanfona ............................. 92 

Figura 44 – Sanfoneiro na Festa dos Avós ...................................................... 92 

Figura 45 – Momento dançante na Festa dos Avós ......................................... 93 

Figura 46 – Mesa de quitutes de vó ................................................................. 93 

Figura 47 – Mesa com gostosuras de vó montada coletivamente no dia da Festa 

dos Avós........................................................................................ 94 

Figura 48 – Exposição de presentes confeccionados pelas crianças para os avós

 ...................................................................................................... 94 

Figura 49 – Presentes para os avós ................................................................. 95 

Figura 50 – Sacolas e lenços para presentear os avós .................................... 95 

Figura 51 – Relógios confccionados pelas crianças para presentear os avós . 96 

Figura 52 – Cardápio do banquete de comida de vó ........................................ 97 

Figura 53 – Banquete para os avós ................................................................. 97 

Figura 54 – Almoço Banquete para os Avós .................................................... 98 

Figura 55 – Avós se servindo no almoço da Festa dos Avós ........................... 99 

Figura 56 – Apresentação de poesia para os avós .......................................... 99 

Figura 57 – Circo da Vila no dia da Festa dos Avós – Momento inicial da Festa: 

Saudação .................................................................................... 100 

Figura 8 –   Página do Livro Objeto de Memória ............................................ 100 

Figura 59 – Cantando e fiando na Festa dos avós ......................................... 104 

Figura 60 – Festa dos avós no Circo da Vila .................................................. 105 



  
Figura 61 – Abençoando a mesa do lanche na Festa dos avós ..................... 105 

Figura 62 – Estrutura do catálogo cultural ...................................................... 113 

Figura 63 – Capa do catálogo cultural ............................................................ 115 

Figura 64 – Amostra do catálogo ................................................................... 116 

Figura 65 – Amostra do catálogo: gerações em sintonia ............................... 117 

  



  
SUMÁRIO 

 

 

        INTRODUÇÃO ......................................................................................... 13 

 

1      REFERENCIAL TEÓRICO: EDUCAÇÃO PELA ANCESTRALIDADE ... 17 

1.1   Educação patrimonial ............................................................................ 18 

1.2  Memória, identidade e patrimônio como fundamentos da experiência 
educativa ................................................................................................ 21 

1.3 Ancestralidade como potência educativa: práticas pedagógicas e 
políticas de reconhecimento................................................................. 23 

1.4 Ancestralidade e Patrimônio Cultural: Vozes da Memória e da 
Resistência ............................................................................................. 25 

 

2    A VILA ESPERANÇA COMO PATRIMÔNIO CULTURAL: DISCUSSÕES 
TEÓRICAS E METODOLÓGICAS .......................................................... 27 

2.1 Territórios do afeto: a construção de narrativas do passado ao presente
 ................................................................................................................. 29 

2.1.1 Dos lugares que ocupo: a Cidade de Goiás e a Vila Esperança ............. 33 

2.1.2 A Vila Esperança e a comunidade vilaboense: intersecções e desafios . 44 

2.1.3 O terreno, a semente e os frutos: o papel social da Vila Esperança. ...... 54 

2.2   O entre lugar da memória e da história: a Vila Esperança e a Escola 
Pluricultural Odê Kayodê ...................................................................... 56 

2.2.1 Identidade, memória e patrimônio cultural na Escola Pluricultural Odê 
Kayodê ..................................................................................................... 57 

2.2.2 A Escola como espaço de pertencimento: construindo narrativas e 
entrelaçando experiências ....................................................................... 58 

2.3  Políticas públicas e a Lei nº 11.645/08: problematizando a questão 
étnico-cultural na escola ....................................................................... 59 

2.4   Tessituras e saberes encruzilhados: interculturalidade e os desafios 
de uma educação dos povos tradicionais ........................................... 60 

2.4.1 Educação e decolonialidade: por uma pedagogia decolonial .................. 62 

2.4.2 As relações étnico-raciais e a produção de saberes ............................... 64 

2.4.3 Práticas de educação patrimonial: a experiência da ancestralidade ....... 67 

 

3   EDUCAÇÃO PATRIMONIAL E O PROJETO ANCESTRALIDADE NA 
ESCOLA PLURICULTURAL ODÊ KAYODÊ .......................................... 74 

3.1 Conhecendo o projeto “Ancestralidade”: Histórias, músicas, 
performances e outras formas artísticas ............................................. 78 

3.2   Identidade e a história de nossos antepassados .............................. 101 

3.3   Celebração e herança cultural ............................................................ 103 

3.4   Raízes e rizomas dos ancestrais ........................................................ 106 



  
4    COLHENDO OS SABERES E FAZERES: PARTILHA E CONSTRUÇÃO DO 

CATÁLOGO CULTURAL ...................................................................... 110 

4.1 Catálago de atividades: amostra das atividades de educação 
patrimonial realizadas na Odé Kayodê da Vila Esperança ............... 111 

4.2   Estrutura do catálago ........................................................................... 113 

4.3   Proposta de aplicação do produto...................................................... 117 

 

        CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................... 120 

 

        REFERÊNCIAS ...................................................................................... 124 



13  

INTRODUÇÃO 

 

A presente pesquisa insere-se no contexto de uma educação 

comprometida com a valorização das ancestralidades africanas e indígenas. 

Está fundamentada também na interculturalidade, no reconhecimento da 

diversidade étnico-racial e na construção coletiva do conhecimento. 

Desenvolvida na Escola Pluricultural Odé Kayodê, que está localizada na Cidade 

de Goiás. Nesse cenário, esta investigação realiza o seguinte questionamento: 

de que maneira práticas pedagógicas baseadas em memória, identidade, 

território e saberes ancestrais podem fortalecer o pertencimento e a valorização 

da identidade afro-brasileira e indígena para resistência a narrativas 

hegemônicas? 

A Odé Kayodê constitui-se como um território de práticas de resistência e 

reinvenção. Sua proposta pedagógica rompe com os paradigmas coloniais da 

educação formal, construindo-se como um espaço de saberes enraizados na 

experiência, na oralidade e nas cosmologias afro-indígenas. Inspirada em Paulo 

Freire (2002, p. 78), a prática educativa da escola reconhece o sujeito como um 

ser inacabado, em constante construção, afirmando que “ninguém educa 

ninguém, ninguém se educa sozinho, os homens se educam entre si 

mediatizados pelo mundo”. 

No campo da epistemologia decolonial, Nilma Lino Gomes (2017) destaca 

a urgência de descolonizar os currículos escolares, incorporando os 

conhecimentos historicamente marginalizados. Para a autora, é fundamental 

“afirmar os saberes das populações negras e indígenas como referências 

legítimas na construção do conhecimento escolar” (Gomes, 2017, p. 59). Essa 

concepção encontra ressonância na proposta pedagógica da Odé Kayodê, que 

integra práticas educativas pluriculturais, afetivas e antirracistas. 

A perspectiva intercultural crítica, conforme elaborada por Vera Maria 

Candau (2008), também orienta este trabalho. A autora argumenta que “a 

interculturalidade crítica supõe a superação de relações assimétricas de poder e 

o reconhecimento da legitimidade de diferentes saberes e culturas” (Candau, 

2008, p. 77). Nesse mesmo horizonte, Catherine Walsh (2013) entende a 

decolonidadade como prática de ruptura com a epistemologia dominante, 



14  

propondo uma “pedagogia insurgente”, que valorize os saberes comunitários e 

as memórias subalternizadas. 

Este estudo investigativo tem como objeto de estudo o projeto 

Ancestralidade e os Saberes-Fazeres dos Avós, que é desenvolvido na Escola 

Odé Kayodê e entendido como uma experiência de educação patrimonial crítica. 

O projeto atua como um dispositivo de reencantamento do cotidiano escolar, 

resgatando memórias, fortalecendo vínculos geracionais e reconhecendo os 

avós como portadores de saberes essenciais à construção da identidade das 

crianças. Segundo Tolentino (2016, p. 47), a educação patrimonial deve ser 

compreendida como uma prática social que “mobiliza as memórias, os afetos e 

os conhecimentos cotidianos das comunidades, promovendo o pertencimento e 

a valorização da cultura como bem comum”. 

Ao propor uma leitura ampliada do patrimônio cultural – que integra bens 

imateriais, práticas, gestos, modos de vida e narrativas – esta pesquisa se insere 

nas discussões contemporâneas sobre patrimônio e identidade, especialmente 

aquelas que dialogam com uma perspectiva decolonial e comunitária. Nessa 

perspectiva, esta pesquisa delineia o segunte objetivo geral: analisar como a 

memória coletiva, os vínculos intergeracionais e os saberes tradicionais se 

constituem como fundamentos pedagógicos capazes de promover o 

pertencimento, a valorização da identidade e a resistência às narrativas 

hegemônicas que historicamente invisibilizaram as culturas afro-brasileiras e 

indígenas. Os objetivos específicos delineados são os seguintes: i) compreender 

como o projeto Ancestralidade e os Saberes-Fazeres dos Avós é desenvolvido 

na Escola Odé Kayodê na perspectiva da educação patrimonial crítica; ii) 

entender a interconexão entre a sabedoria ancestral e a educação de estudantes 

para valorização das culturas afro-brasileiras e indígenas; iii) contribuir para a 

consolidação de práticas educativas comprometidas com a justiça social, com a 

dignidade dos povos historicamente excluídos e com a afirmação da memória 

como direito e como resistência, por meio do recurso educacional –caderno 

cultural. 

A hipótese defendida é de que a implementação do projeto Ancestralidade 

e os Saberes-Fazeres dos Avós na Escola Pluricultural Odé Kayodê promove 

uma educação patrimonial crítica ao valorizar a sabedoria ancestral e fortalecer 

a identidade cultural de sujeitos afro-brasileiros e indígenas. Acredita-se que 



15  

essa abordagem crítica pode contribuir para práticas educativas comprometidas 

com a justiça social, dignidade e afirmação da memória como direito e 

resistência. 

Trata-se de uma pesquisa-ação, metodologia que se caracteriza pela 

articulação entre investigação e intervenção, em que o pesquisador participa 

ativamente do contexto estudado, buscando transformá-lo de forma colaborativa. 

Segundo Thiollent (2011, p. 14), a pesquisa-ação visa “produzir conhecimentos 

científicos que sejam diretamente úteis para um grupo social, ao mesmo tempo 

em que os participantes cooperam no processo investigativo”. Nesse sentido, 

esta pesquisa não se limita à observação, mas propõe um fazer investigativo 

sensível às vozes e às demandas da comunidade educativa. 

Embora este trabalho não tenha seguido integralmente os caminhos da 

autoetnografia, essa abordagem se apresenta como um véu que atravessa toda 

a pesquisa. Segundo Basoni (2022, p. 51), “esta metodologia visa, muito mais, 

tratar dos eventos nos espaços sociais em que acontecem e refletir sobre os 

posicionamentos dos sujeitos que deles fazem parte”. Enquanto autora, não me 

coloco apenas como observadora externa, mas como parte do que é pesquisado, 

uma vez que a temática me atravessa, visto que pesquiso a partir de minhas 

experiências de educadora, pesquisadora e agente no mundo. 

De acordo com Basoni e Merlo (2022, p. 87), “a autoetnografia tem se 

revelado uma prática investigadora que contribui para novas formas de ser, 

pensar e atuar na docência”. É, portanto, o ato de evidenciar novos modos de 

fazer pesquisa e educação. Nesse sentido, às vezes, faço uso da posição da 

primeira pessoa que a autoetnografia me permite ocupar, compreendendo que o 

conhecimento se produz também a partir do lugar vivido e da relação 

estabelecida com os sujeitos da pesquisa.  

Conforme Piccin (2021, p. 30), “trazer os sujeitos de modo que esses não 

sejam tomados como objetos – conforme a perspectiva moderna – requer 

escolhas metodológicas que destaquem o seu potencial inventivo, suas vozes, 

seus lugares de enunciação”. Essa escolha metodológica se reflete, portanto em 

minha própria escrita no decurso deste relatório, que, em muitas partes, assume 

uma linguagem poética para dar conta das sensibilidades, afetos e sentidos que 

permeiam o processo investigativo. 



16  

Para que o leitor deste relatório possa compreender os caminhos trilhados 

nesta pesquisa, é preciso que conheça também os alicerces teóricos e 

epistemológicos que sustentam este trabalho e iluminam suas escolhas. Como 

quem prepara o solo antes de semear, apresento aqui os conceitos e autores 

que me acompanharam como bússolas, convocando saberes que dialogam com 

a pedagogia crítica de Freire (2002), com os horizontes decoloniais propostos 

por Walsh (2013) e com a insurgência epistêmica de Gomes (2017) e Candau 

(2012). São vozes que não apenas fundamentam, mas atravessam a escrita e a 

escuta deste percurso, trazendo à tona uma compreensão de educação que 

valoriza a memória, a identidade e o pertencimento como potências formativas. 

Assim, lanço ao leitor este convite: caminhar comigo pelos territórios do saber, 

onde teoria e vivência se entrelaçam na tessitura deste relatório técnico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



17  

1 REFERENCIAL TEÓRICO: EDUCAÇÃO PELA ANCESTRALIDADE 

 

Em vez de pensar as culturas nacionais como unificadas, 

deveríamos pensá-las como constituindo um dispositivo 

discursivo que representa a diferença como unidade ou 

identidade. Elas são atravessadas por profundas divisões 

e diferenças internas, sendo “unificadas” apenas através 

do exercício de diferentes formas de poder cultural. 

Entretanto – como nas fantasias do “eu inteiro” de que 

fala a psicanalise lacaniana - as identidades nacionais 

continuam a ser representadas como unificadas (Hall, 

2006, p. 36, grifos do autor).  

 

Essa reflexão evidencia a necessidade de repensar as identidades 

nacionais a partir de uma perspectiva crítica, na qual a educação patrimonial 

decolonial pode atuar como instrumento para desvelar as vozes silenciadas e 

valorizar memórias coletivas plurais. Ao reconhecer que as culturas nacionais 

são construções atravessadas por relações de poder e marcadas por exclusões, 

a abordagem decolonial propõe ressignificar o patrimônio e a história como 

campos de disputa simbólica, em vez de espaços de homogeneização. Assim, a 

memória coletiva torna-se um território de resistência e reconstrução identitária, 

permitindo que a diversidade e as narrativas marginalizadas componham novas 

formas de pertencimento e consciência histórica. 

A escrita deste capítulo propõe uma reflexão sobre a educação 

patrimonial como campo formativo que articula memória, identidade e patrimônio 

enquanto fundamentos da experiência educativa, destacando a ancestralidade 

como potência pedagógica e política de reconhecimento identitário. A partir das 

práticas desenvolvidas na Escola Odê Kayodê e do referencial teórico aqui 

discutido, esta pesquisa busca compreender como a valorização das heranças 

culturais afro-brasileiras e indígenas constitui um caminho de resistência e de 

afirmação de saberes, que foram historicamente marginalizados.  

Nesse contexto, o patrimônio cultural é concebido não como objeto 

estático, mas como expressão viva da memória coletiva, em diálogo com as 

vozes e experiências que reconfiguram o espaço escolar em território de 

pertencimento, escuta e emancipação. Sendo assim, a Figura 1, a seguir, 

demonstra o mapa do referencial teórico desta pesquisa. 

 

Figura 1 – Referencial teórico da pesquisa 



18  

 
Fonte: Elaboração própria (2025) 

 

 

1.1 Educação patrimonial 

 

A educação patrimonial configura-se como uma ferramenta essencial para 

a preservação e valorização do patrimônio cultural, tanto material quanto 

imaterial. Ela busca conscientizar os indivíduos sobre a importância de 

consideração e proteger a identidade dos bens culturais que compõem uma 

sociedade. Por meio dessa abordagem educativa, é possível não apenas manter 

viva a memória coletiva, mas também promover o entendimento e o respeito por 

diferentes manifestações. 

Conforme Tolentino (2016), a educação patrimonial atua como um elo 

entre o passado e o presente, possibilitando que as gerações atuais 

compreendam e valorizem as tradições e os saberes herdados. Essa 

compreensão crítica do patrimônio permite que a cultura não seja vista apenas 

como um conjunto de objetos antigos, mas como parte viva e em constante 

transformação da identidade social. Ele ressalta que “a educação patrimonial 

promove um processo de empoderamento cultural, no qual os cidadãos se 

tornam agentes ativos na preservação e ressignificação de seus patrimônios 

próprios” (Tolentino, 2016, p. 44). 



19  

A educação patrimonial é uma prática educativa que visa à preservação e 

valorização dos bens culturais, tanto materiais quanto imateriais, e desempenha 

um papel crucial na formação de uma consciência social voltada para o 

reconhecimento e respeito das heranças culturais. Ao conectar a sociedade ao 

seu patrimônio, esta modalidade educativa promove uma reflexão sobre o 

passado, o presente e o futuro, fornecendo uma base sólida para a construção 

de identidades coletivas. 

A cultura pode ser compreendida como um conjunto de práticas, saberes 

e valores transmitidos ao longo do tempo, que se manifesta tanto em formas 

tangíveis quanto intangíveis de patrimônio. Desde monumentos históricos, 

artefatos e edificações até tradições orais, festividades e saberes populares, 

todos esses elementos constituem o patrimônio cultural de uma comunidade. 

Nesse contexto, a educação patrimonial se apresenta como um caminho para 

aproximar diferentes gerações desse legado, promovendo a compreensão não 

apenas de seu valor estético ou histórico, mas, sobretudo, de seu significado 

social na vida coletiva. 

A Educação Patrimonial é um processo contínuo e sistemático de trabalho 

educacional que coloca o patrimônio cultural no centro como fonte principal de 

conhecimento e enriquecimento individual e coletivo. Por meio da experiência e 

do contato direto com as evidências e manifestações culturais em todos os seus 

diversos aspectos, sentidos e significados, este trabalho busca envolver crianças 

e adultos em um processo ativo de conhecimento, apropriação e valorização de 

sua herança cultural. Desse modo, 

 

a metodologia específica da Educação Patrimonial é altamente versátil 
e pode ser aplicada a qualquer evidência material ou manifestação 
cultural. Isso inclui objetos ou conjuntos de bens, monumentos, sítios 
históricos ou arqueológicos, paisagens naturais, parques ou áreas de 
proteção ambiental, centros históricos urbanos ou comunidades rurais 
(Horta, 1999, p. 19). 

 

Em sua concepção ampliada e crítica, a educação patrimonial representa 

mais do que um conjunto de ações voltadas à preservação de bens culturais. Ela 

se constitui como um campo de práticas educativas profundamente ancoradas 

na valorização da memória social, na construção de identidades e na 

democratização do acesso ao patrimônio. A Coordenação de Educação 



20  

Patrimonial (Ceduc/Iphan) compreende que “todos os processos educativos 

formais e não formais focados no Patrimônio Cultural” podem contribuir para sua 

apropriação social “como recurso para a compreensão sócio-histórica das 

referências culturais em todas as suas manifestações” (Iphan, 2017, p. 10). 

Trata-se, portanto, de um campo que ultrapassa os limites da conservação física 

e insere-se no horizonte político-pedagógico da transformação social. 

Nesse sentido, a educação patrimonial aproxima-se da pedagogia crítica 

de Freire (2001) ao propor uma leitura do mundo ancorada no diálogo entre 

sujeitos e em sua realidade concreta. Para Freire (2001, p. 31), “ensinar não é 

transferir conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua produção ou a 

sua construção”. Do mesmo modo, ao colocar o patrimônio como elemento 

central no processo educativo, promove-se não apenas o ensino sobre cultura, 

mas a construção de sentidos enraizados nas vivências dos sujeitos.  

A partir de uma perspectiva decolonial, a educação patrimonial também 

pode ser compreendida como um espaço de insurgência epistêmica e de 

valorização dos saberes subalternizados, especialmente os conhecimentos 

tradicionais, populares e ancestrais. Walsh (2009, p. 27) defende que as práticas 

pedagógicas decoloniais devem “desestabilizar as formas dominantes de saber, 

ser e poder, abrindo espaço para outras lógicas, outras epistemes, outras 

maneiras de estar no mundo”. Ao incluir manifestações culturais de caráter 

folclórico ou ritual, modos de produção artesanal e saberes populares – todos 

historicamente marginalizados pelas políticas oficiais de patrimônio –, a 

educação patrimonial dialoga com esse projeto de ruptura e reconstrução de 

sentidos e vozes. 

Essa abordagem promove o envolvimento de sujeitos diversos, tais como 

crianças, jovens, adultos e idosos, em experiências significativas de apropriação 

cultural, fortalecendo vínculos identitários e valorizando a diversidade brasileira. 

Assim, compreender a educação patrimonial sob esse prisma significa 

reconhecê-la como uma prática educativa que articula memória, identidade e 

pertencimento, ao mesmo tempo em que se insere em uma perspectiva crítica e 

decolonial, desafiando narrativas hegemônicas e fortalecendo a pluralidade 

cultural dos territórios e dos sujeitos. 

 

 



21  

1.2 Memória, identidade e patrimônio como fundamentos da experiência 

educativa 

Esses conceitos são aqui mobilizados não apenas como categorias 

analíticas, mas como campos de força que atravessam a experiência, a escuta 

e a escrita que constituem este trabalho. Entre os referenciais teóricos que 

orientam essa travessia, destacam-se as contribuições de Pierre Nora (1984), 

Halbwachs (2006), Candau (2008) e Walsh (2009), cujas obras iluminam os 

modos pelos quais os sujeitos se constituem na relação com o tempo, com os 

territórios simbólicos da cultura e com as lutas por reconhecimento e 

pertencimento. 

A partir da reflexão de Nora (1984), é possível compreender que vivemos 

hoje em uma era marcada pelo deslocamento da memória viva, que ele 

denomina de lugares de memória, dispositivos simbólicos criados para preservar 

os fragmentos de um passado que já não se transmite de forma orgânica. Para 

o autor, essa mudança reflete uma ruptura com os modos tradicionais de relação 

com o tempo, exigindo a mediação de instituições — como museus, arquivos, 

monumentos e também a escola — para que o passado seja lembrado. Como 

observa Nora (1984, p. 7), “esses lugares existem porque já não há meios 

naturais de memória. São construídos para deter o tempo, para bloquear o 

trabalho do esquecimento, para fixar um estado de coisas, para imortalizar a 

morte”. 

A memória, que antes era vivida, compartilhada e mutável, torna-se cada 

vez mais institucionalizada e cristalizada. Para Nora (1984, p. 9), “a memória é a 

vida, sempre carregada por grupos vivos, em permanente evolução; a história, 

ao contrário, é uma reconstrução do que não é mais”. Essa distinção permite 

pensar as tensões entre o vivido e o representado, entre a memória coletiva e 

sua transformação em discurso histórico oficial, frequentemente seletivo e 

excludente. 

Nesse ponto, o pensamento de Halbwachs (2006) é fundamental para 

compreender que a memória nunca é individual: ela é sempre socialmente 

construída, ancorada nos grupos aos quais pertencemos e nas representações 

coletivas que partilhamos. O autor pontua que o sujeito só utiliza a memória 

quando se inscreve em uma rede de significados construída socialmente. Assim, 



22  

a memória coletiva torna-se um território de disputa: quem lembra, o que lembra, 

e como lembra são decisões profundamente políticas. 

É nessa encruzilhada entre o político e o simbólico que a educação 

patrimonial se insere como um campo potente de ação educativa. Ela promove 

o diálogo entre as memórias coletivas e o universo escolar, possibilitando que 

crianças, jovens e adultos se reconheçam como sujeitos de uma história viva. Ao 

trazer para o centro da prática pedagógica o patrimônio em suas diversas formas 

– materiais, imateriais, territoriais e afetivos – a escola torna-se um espaço de 

mediação entre o vivido e o transmitido, entre o saber acadêmico e os saberes 

comunitários. 

Essa perspectiva dialoga com a proposta de uma educação intercultural 

crítica, como defendida por Candau (2012), que compreende a identidade como 

algo plural, em constante transformação, e que precisa ser reconhecida nas 

experiências concretas dos sujeitos historicamente situados. Candau (2012) 

propõe que o espaço educativo deve acolher e valorizar os múltiplos 

pertencimentos, favorecendo o reconhecimento da diversidade cultural e a 

superação das práticas escolares monoculturais. Assim, a educação patrimonial 

pode operar como estratégia de reconstrução dos vínculos identitários, 

promovendo o reconhecimento das vozes silenciadas nas narrativas oficiais e 

fortalecendo a autoestima de sujeitos historicamente marginalizados. 

Por sua vez, Walsh (2009, p. 27) amplia esse debate ao propor uma 

pedagogia decolonial que desafia as formas hegemônicas de produção do saber. 

Para a autora, é preciso "desestabilizar as formas dominantes de saber, ser e 

poder, abrindo espaço para outras lógicas, outras epistemes, outras maneiras de 

estar no mundo". Nesse contexto, a educação patrimonial pode ser 

compreendida como prática de resistência e reexistência, porque possibilita o 

florescimento de narrativas ancestrais, comunitárias e territoriais que foram 

silenciadas por séculos de colonização cultural. 

Nesse viés, memória, identidade e patrimônio não são apenas conceitos 

mobilizados neste trabalho. Eles são fios condutores que entrelaçam teoria e 

prática, sujeitos e territórios, tempos e afetos. A partir deles, esta pesquisa se 

constrói como um gesto de escuta e de restituição simbólica, buscando 

compreender como a experiência educativa pode contribuir para que os sujeitos 



23  

se reconheçam como portadores de histórias, saberes e culturas que merecem 

ser afirmadas, preservadas e reinventadas. 

 

1.3 Ancestralidade como potência educativa: práticas pedagógicas e 

políticas de reconhecimento 

 

A presença da ancestralidade, enquanto dimensão formadora nas práticas 

educativas, ganha especial relevância no contexto brasileiro, onde a herança 

africana e indígena compõe as matrizes constitutivas da identidade nacional, 

embora historicamente silenciadas ou subalternizadas nos espaços escolares. A 

retomada da ancestralidade como valor pedagógico é, portanto, um gesto de 

insurgência epistemológica e de reconstrução das narrativas sobre o que se 

ensina, como se ensina e para quem se ensina. Segundo Ferreira (2023, p. 13), 

“embora sempre mantendo sócio-politicamente os indígenas e africanos e seus 

descendentes em uma posição servil, com o genocídio constantemente 

pendendo, ambos os grupos foram fortemente utilizados como figuras simbólicas 

nos projetos culturais nacionalistas” Nesse viés, existir já implica em um ato de 

rebeldia contra um sistema que tentou apagar os sujeitos indígenas, africanos e 

seus descendentes. A educação deve agir com criticidade na valorização dessas 

culturas formadoras do Brasil. 

As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais (Brasil, 2004), que foram elaboradas no contexto da 

implementação da Lei nº 10.639/2003, posteriormente ampliada pela Lei nº 

11.645/2008, constituem um marco na valorização da história e da cultura afro-

brasileira, africana e indígena nos currículos escolares. Essas diretrizes 

reconhecem a importância da ancestralidade como componente formativo da 

identidade dos estudantes e como fundamento de práticas pedagógicas 

comprometidas com a justiça social e o reconhecimento da diversidade. 

Conforme o documento, a escola deve “contemplar as histórias e culturas dos 

diferentes grupos étnico-raciais que formam a população brasileira, com ênfase 

naqueles historicamente discriminados” (Brasil, 2004, p. 15). 

Nessa perspectiva, as práticas pedagógicas devem ir além da abordagem 

meramente folclórica ou comemorativa da cultura afro-indígena. Elas devem 

promover experiências de escuta, pesquisa, criação e vivência, nas quais os 



24  

saberes ancestrais sejam tratados como conhecimentos válidos, complexos e 

vivos. Essas ações implicam romper com o modelo eurocentrado de currículo, 

muitas vezes, monocultural e descontextualizado e abrir espaço para 

epistemologias plurais, que afirmem os modos de ser, saber e viver dos povos 

afrodescendentes e indígenas. 

Projetos de educação patrimonial, por exemplo, podem se tornar espaços 

fecundos para o trabalho com a ancestralidade. Ao reconhecer as marcas da 

memória coletiva nos territórios escolares e nas comunidades locais, sejam elas 

materiais, imateriais, simbólicas ou espirituais, a escola pode ativar processos 

formativos que conectem os estudantes às suas raízes, aos saberes das mais 

velhas e dos mais velhos e às histórias não contadas nos livros didáticos.  

A esse respeito, Gomes (2017, p. 47-50) postula que "a ancestralidade é 

um recurso educativo que fortalece a autoestima, o pertencimento e o 

protagonismo dos sujeitos negros e indígenas no espaço escolar". Nesse 

sentido, a ancestralidade reconhece e valoriza as raízes culturais e os saberes 

transmitidos pelas gerações, ampliando a função formadora da escola que a 

adota como matéria pedagógica, tornando-se espaço de reconhecimento e de 

reexistência simbólica. Essa perspectiva rompe com a lógica colonial de 

silenciamento e promove práticas didáticas que reafirmam identidades, 

estimulam o orgulho das origens e contribuem para a construção de uma 

educação antirracista e intercultural. 

A pedagogia decolonial, nesse contexto, oferece caminhos para repensar 

as práticas escolares a partir de uma ética do reconhecimento e da pluralidade. 

Walsh (2009) propõe que a escola seja um espaço de reexistência, ou seja, um 

território onde as vozes silenciadas possam se afirmar como sujeitos históricos 

e produtores de conhecimento. Sendo assim, o trabalho com a ancestralidade 

não se limita à recuperação do passado: trata-se de um ato de construção de 

futuro, de reinvenção dos vínculos identitários e de afirmação das múltiplas 

formas de existir e aprender. 

Nesse sentido, quando compreendida como valor educativo, a 

ancestralidade articula-se profundamente com os princípios da interculturalidade 

crítica, da educação antirracista e da valorização dos patrimônios culturais. Ao 

integrar essas dimensões ao cotidiano escolar, educadores e educadoras não 



25  

apenas ampliam o repertório curricular, mas transformam a escola em um lugar 

de memória viva, de pertencimento e de resistência. 

 

1.4 Ancestralidade e Patrimônio Cultural: Vozes da Memória e da 

Resistência 

 

A relação entre ancestralidade e patrimônio cultural constitui um campo 

fértil de reflexão crítica, especialmente quando se considera a contribuição 

teórica de autoras como Cusícanqui (2012) e Ecléa Bosi (2003). As autoras 

abordam, a partir de diferentes perspectivas, a importância da memória coletiva, 

das tradições ancestrais e dos saberes comunitários na construção das 

identidades e na resistência às formas de dominação hegemônicas. 

Para Cusícanqui (2012), a ancestralidade deve ser compreendida como 

uma força viva que permeia o presente, rompendo com a visão linear e 

eurocêntrica da história que relega os saberes indígenas ao passado. Em sua 

crítica ao colonialismo, a autora afirma que "a história oficial frequentemente 

apaga as vozes daqueles que resistem ao colonialismo" (Cusicanqui, 2016), 

propondo a necessidade de reescrever a história a partir das narrativas 

ancestrais. Nesse sentido, os saberes indígenas não são apenas registros 

arcaicos, mas expressões dinâmicas e atuais de resistência e dignidade. A 

autora argumenta que essas práticas culturais devem ser revitalizadas e 

compreendidas como ferramentas de transformação social, visto que "as práticas 

culturais não são apenas entretenimento, mas formas de resistência" 

(Cusicanqui, 2018). 

Sob essa ótica, o patrimônio cultural é concebido como um processo em 

constante transformação, integrando tradições ancestrais e práticas 

contemporâneas. Trata-se de uma visão que rejeita a musealização do passado 

e afirma a ancestralidade como elemento central na constituição de identidades 

autênticas e no fortalecimento das lutas sociais por justiça e reconhecimento. 

Ao abordar o papel da memória coletiva na constituição dos sujeitos e das 

comunidades, Bosi (2003) contribui significativamente para essa discussão. Em 

sua obra, a autora destaca que o patrimônio cultural não se reduz a objetos 

materiais preservados pelo Estado, mas se manifesta também em experiências 

vividas, saberes partilhados e narrativas transmitidas oralmente entre gerações. 



26  

Para Bosi (1994), a memória é "uma forma de permanência no tempo", que dá 

sentido à existência coletiva e sustenta os vínculos sociais. Nesse contexto, a 

ancestralidade firma-se como elo entre passado e presente, constituindo um 

espaço de continuidade e pertencimento. 

Ademais, tanto Cusícanqui (2016) quanto Bosi (2003) convergem na 

defesa da valorização dos saberes tradicionais como meios de resistência 

simbólica e afirmação identitária. Ao destacarem a importância das vozes 

ancestrais, as autoras denunciam os processos de silenciamento impostos pelo 

colonialismo e pela modernidade ocidental. Para elas, entendida como prática 

política e cultural, a memória transforma-se em campo de disputa por narrativas, 

pertencimentos e direitos. 

Dessa forma, a articulação entre ancestralidade e patrimônio não apenas 

recupera histórias e saberes esquecidos, mas também projeta possibilidades de 

futuro mais justos e plurais. Ao integrar as contribuições dessas autoras, torna-

se possível compreender o patrimônio cultural como um território de disputa e 

criação, onde as heranças ancestrais são reapropriadas em favor da diversidade, 

da resistência e da construção de um mundo mais inclusivo. 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



27  

2 A VILA ESPERANÇA COMO PATRIMÔNIO CULTURAL: DISCUSSÕES 

TEÓRICAS E METODOLÓGICAS  

 

O Espaço Cultural Vila Esperança surgiu a partir 
de um sonho que visava protagonizar indivíduos e 
povos marginalizados e silenciados na história do 
nosso país. Escrever um novo capítulo com “outro 
olhar”, apostando na coletividade, valorizando 
culturas e tradições plurais através da Educação e 
da Arte. Proporcionar às crianças uma 
representação de si digna, reconhecendo sua 
identidade valorizada pela beleza e força de 
culturas originárias e milenares. Realizar uma 
educação intercultural, valorizando a diversidade, 
por meio de experiências culturais e artísticas, 
objetivando a emancipação e a dignidade humana.  
(Vila Esperança, s/d, grifos da autora)3. 

 

Este segundo capítulo tem como finalidade apresentar o campo de 

pesquisa a partir de uma abordagem histórico-cultural, articulando os múltiplos 

sentidos do Espaço Cultural Vila Esperança e da Escola Pluricultural Odé 

Kayodê, situados na Cidade de Goiás. Nesse percurso, busca-se construir um 

olhar crítico e sensível sobre as experiências educativas, patrimoniais e 

comunitárias, que se originam nesse território fértil em memórias, afetos e 

ancestralidades. 

Inicialmente, o capítulo propõe uma contextualização histórica e social do 

surgimento da Vila Esperança, que foi concebida como um espaço de 

resistência, criação e pertencimento, forjado a partir da ação coletiva de 

educadores, artistas e militantes culturais. A leitura do território ultrapassa os 

limites geográficos e assume a perspectiva de "territórios do afeto", onde o chão, 

os corpos e as memórias se entrelaçam, como sugere a concepção de lugar 

proposta por autores como Nora (1993) e Bosi (2003). Nesse sentido, a Vila é 

compreendida como um espaço físico e um campo simbólico e político de 

disputas e produções de sentido. 

 O capítulo faz também uma análise do contexto urbano e patrimonial da 

Cidade de Goiás, reconhecida pela Unesco, em 2001, como Patrimônio Mundial, 

mas cuja política de patrimonialização permanece marcada por uma visão 

restrita, monumentalista e excludente. Essa crítica é elaborada com base em 

                                                      
3 Disponível no site Espaço Cultural Vila Esperança: www.vilaesperanca.org. Acesso em: 12 mar. 
2025. 



28  

uma perspectiva decolonial, que problematiza os apagamentos históricos e 

propõe a inclusão das memórias marginalizadas, como as afro-brasileiras e 

indígenas, nos processos de valorização e salvaguarda cultural. Essa 

abordagem inspira-se nas reflexões de autores como Florêncio (2014), 

Cusícanqui (2016) e Candau (2008), que defendem a ampliação dos marcos 

interpretativos do patrimônio e a incorporação dos saberes tradicionais nas 

práticas educativas. 

O capítulo revisita o percurso da Odé Kayodê, instituição educativa formal 

nascida do seio da Vila Esperança, cujas práticas pedagógicas se fundamentam 

na ancestralidade, na diversidade étnico-racial, interculturalidade e 

epistemologia descolonizante. Reconhecendo os vínculos entre identidade, 

memória e patrimônio, a escola firma-se como um espaço de construção de 

subjetividades, de valorização das culturas afro-indígenas e de afirmação de 

uma educação antirracista e comunitária, como defendem Freire (2002), Gomes 

(2017) e Walsh (2013). 

Articulada à Vila Esperança, a experiência da Odé Kayodê revela-se como 

um potente "entre lugar" de construção de narrativas alternativas e de 

tensionamento das estruturas coloniais ainda vigentes no campo educacional e 

patrimonial. Nesse sentido, o capítulo apresenta uma tessitura de conceitos 

fundamentais para o desenvolvimento da pesquisa, como identidade, memória, 

patrimônio, decolonialidade, interculturalidade e educação patrimonial crítica. 

Por fim, é detalhada a estrutura metodológica da pesquisa, que adota a 

abordagem da pesquisa-ação como forma de construção coletiva do 

conhecimento e intervenção transformadora no campo investigado. Essa opção 

metodológica está alinhada com o compromisso ético-político da pesquisadora 

enquanto educadora e integrante da comunidade estudada, reconhecendo que 

o saber se produz na prática e com os sujeitos. Dessa forma, a pesquisa se 

configura como ato pedagógico, político e afetivo, em consonância com a 

tradição freireana e com as metodologias críticas participativas. 

Este capítulo inaugura, assim, o percurso investigativo de forma densa e 

situada, contribuindo para a compreensão das dinâmicas culturais, educativas e 

patrimoniais que se entrelaçam na experiência da Vila Esperança e da Odé 

Kayodê, afirmando-as como referências vivas de um patrimônio insurgente e de 

uma pedagogia da memória, da resistência e da esperança. 



29  

 

2.1 Territórios do afeto: a construção de narrativas do passado ao presente 

 

Caminhamos neles, uns com os outros, com 
todos os que vieram e todos os que virão... 

Territórios do afeto são mapas desenhados na 
pele, na memória e no chão que percorremos 
com os pés descalços. São paisagens internas 
e externas, onde se guardam histórias, aquelas 
que o tempo se recusa a levar, como sementes, 
como suspiros guardados. 

Esses territórios não precisam de bússola, pois 
o caminho é o do sentimento, daquilo que ecoa 
em nós, e que, ao mesmo tempo, ultrapassa o 
que somos. São espaços que existem porque 
lembramos e porque sonhamos, onde as 
narrativas do passado encontram pouso no 
presente e se fazem raízes de uma história 
sempre viva, sempre em reconstrução. 

Ali, as histórias não são ditas apenas com 
palavras. São cantadas em vozes antigas, 
contadas no sorriso das crianças, nos olhos dos 
avós. O afeto cria uma trama invisível, unindo o 
que veio antes e o que está por vir. Nos 
territórios do afeto, o tempo se curva, gira, e o 
passado dança com o presente, transformando 
cada instante em permanência. 

Esses espaços são sagrados. Eles guardam as 
marcas de nossos passos, os vestígios das 
nossas mãos. A cada gesto, uma memória se 
acende; a cada olhar, uma lembrança ganha 
forma. Nos territórios do afeto, o mundo se faz 
casa, o chão se faz altar, e a vida se desenha 
como um contínuo poema, onde a história é 
escrita com carinho e o futuro, ao nos espreitar, 
reconhece o peso doce das heranças. 

Territórios do afeto são o que nos faz inteiros. 
São paisagens de pertencimento, onde cada 
história é uma linha tecida em conjunto. 

(Autoria própria). 

 

A ideia de territórios do afeto transmite um sentimento de conexão e pertencimento, 

sugerindo que a educação patrimonial deve caminhar entrelaçada com nossas experiências 

passadas e futuras. Esses territórios são constituídos por marcas deixadas na pele, memórias 

vividas e os caminhos que trilhamos descalços, simbolizando as relações que moldam nossa 

identidade. Eles representam tanto paisagens internas quanto externas, carregando histórias que 

o tempo não apaga, mas que permanecem enraizadas em nós como sementes e suspiros 

guardados. Nesse espaço afetivo, não há necessidade de uma bússola, porque o percurso é 

guiado pelos sentimentos e pelas emoções que ressoam em nosso ser, conectando-nos a outros, 

de maneira visceral e intuitiva.  



30  

Nesse contexto, o afeto se torna o fio condutor que nos orienta, revelando a importância 

das relações humanas na construção de nossas histórias e na definição de quem somos. A 

Figura 2, a seguir, representam um espaço e um tempo de avanços e aprendizagens na Vila 

Eperança. Uma conjugação de pessoas e tempos. 

 

Figura 2 – Vila Esperança: espaço de resitência 

Fonte: Arquivo da Vila Esperança (2025) 

 

Esta pesquisa é lavrada, esculpida e bordada no Espaço Cultural Vila 

Esperança, na seara da Escola Pluricultural Odé Kayodê, na Cidade de Goiás. 

Terreno fértil de afetos cultivados diariamente por um coletivo que insiste em ter 

fé. Fé na vida, fé na educação e fé no que transcende e transforma. Um terreno 

onde a esperança é plantada todo dia com muito trabalho e regada com sonho, 

arte e cultura. 

A fundação da Vila Esperança e consequentemente da Odé Kayodê se 

deu em roda, onde mesmo tendo pioneiros dignos de serem reconhecidos como 

líderes percussores do projeto de vida, de educação e de sociedade que alicerça 

a existência desse lugar, sempre se realizou no coletivo e como coletivo. O 

Espaço Cultural Vila Esperança foi idealizado no início da década de 1990, pelo 

grupo fundador, composto por Pio Campo, Robson Max e, posteriormente, Lucia 

Agostini.  

A proposta educacional integrava a expressão artística em suas diversas 

formas, tais como teatro, dança e música. Defendia, assim, a educação como 

um direito humano essencial, acessível a todos e capaz de promover o 

desenvolvimento integral do ser humano. As práticas pedagógicas sempre 

envolveram o trabalho com a terra, incentivando o cultivo, a preservação 

ambiental e a construção de um espaço voltado à aprendizagem e vivências 



31  

culturais referenciadas nas culturas originárias do nosso país, portanto tendo 

nossa ancestralidade indígena e africana reconhecida e valorizada.  

 

Figura 3 – Robson e Pio: fundadores da Vila Esperança  

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

A Figura 3 apresenta Robson4 e Pio, que em 1991, fundaram a Vila 

Esperança. Eles estão participando de celebração no Mosteiro da Anunciação. 

Para Robson, a escola é como uma casa, em que as ações são colaborativas e 

aprendizagem acontece por meio das memórias dos avós, realizando uma 

formação para além dos moldes escolares e os padrões rígidos de uma 

instituição reprodutora da sociedade vigente.  

Desde o princípio, o cerne de todas as ações pedagógicas que foram 

propostas pelo espaço Vila Esperança foi uma educação pluricultural. Dessa 

forma, a gestação e parto da Odé Kayodê como instituição formal de educação 

se deu dentro de um processo de indignação e desejo de fazer diferente, visto 

que  

[...] a Escola Pluricultural Odé Kayodê reconhece a importância das 
culturas africanas e indígenas na nossa formação enquanto povo 

                                                      
4 Robson Max participou do programa Criança Esperança em 2021 e pode divulgar o trabalho desenvolvido 

na Escola Odê Kayodê. No vídeo, há participação da voz narradora da atriz Fernanda Montenegro, que 

sintetiza a missão educativa da Escola Pluricultual Odê Kayodê. A entrevista está disponível em: 

https://redeglobo.globo.com/criancaesperanca/video/robson-fundou-a-vila-esperanca-onde-trabalham-

entre-outros-temas-a-ancestralidade-10729247.ghtml. Acesso em: 31 out. 2025. 

https://redeglobo.globo.com/criancaesperanca/video/robson-fundou-a-vila-esperanca-onde-trabalham-entre-outros-temas-a-ancestralidade-10729247.ghtml
https://redeglobo.globo.com/criancaesperanca/video/robson-fundou-a-vila-esperanca-onde-trabalham-entre-outros-temas-a-ancestralidade-10729247.ghtml


32  

brasileiro e também vilaboense. Ela nasce dentro do Espaço Cultural 
Vila Esperança que tem como tripé de atuação a educação, as culturas 
e a arte. Bebendo dessa fonte, a escola recebe o nome em Iorubá Odé 
Kayodê, o caçador que traz alegria, uma homenagem à Maria Stella de 
Azevedo dos Santos (Escola Pluricultural Odé kayodê, 2021, p. 9-10). 

 

A Escola Odé Kayodê desempenha um papel fundamental ao valorizar e 

integrar as culturas africanas e indígenas na formação da identidade do povo 

brasileiro, especialmente na comunidade vilaboense. Localizada no Espaço 

Cultural Vila Esperança, que fundamenta suas atividades em educação, cultura 

e arte, a escola se distingue por promover uma educação que respeita e celebra 

a diversidade cultural. O nome em Iorubá, "Odé Kayodê", que significa "o caçador 

que traz alegria," não apenas homenageia a figura de Maria Stella de Azevedo 

dos Santos, mas também simboliza a missão da escola em promover momentos 

de felicidade e esperança por meio do saber. 

Meu encontro com este território e campo de pesquisa aconteceu no final 

do século passado e, desde 1999, venho construindo nele minha trajetória como 

educadora. Nesse espaço, sinto-me simultaneamente broto que floresce e 

semente que lança novos caminhos, em uma experiência em que ensinar e 

aprender se entrelaçam de forma contínua.  

A proposta educativa desenvolvida na Escola Pluricultural Odé Kayodê 

aproximou-se de mim justamente no início da minha graduação em Pedagogia, 

quando passei a conviver com duas mulheres que se tornaram amigas e 

companheiras de jornada. Elas já integravam a equipe de educadores do Espaço 

Cultural Vila Esperança e da Odé Kayodê, e foram responsáveis por me 

apresentar não apenas os princípios pedagógicos que orientam essa 

experiência, mas também a força cultural e comunitária que a sustenta.  

Logo depois, com generosidade e acolhimento, abriram para mim as 

portas da Vila, convidando-me a partilhar de seus sonhos, desafios e conquistas.  

Desde então, pertenço a esse território que se tornou, ao mesmo tempo, espaço 

de atuação profissional, campo de pesquisa e lugar de vida — onde minhas 

raízes se aprofundaram, minhas asas se abriram e minha identidade como 

educadora se constituiu em diálogo com a ancestralidade, a coletividade e a 

esperança que brotam da Odé Kayodê. 

 Minha escolha pela educação como campo profissional aconteceu cedo. 

Cursei o magistério como curso de segundo grau e, portanto, foi na minha mais 



33  

tenra juventude que a educação se lançou dentro e fora de mim, como 

movimento potente da minha atuação na sociedade e ação no mundo.  

 

2.1.1 Dos lugares que ocupo: a Cidade de Goiás e a Vila Esperança 

 

Nos lugares que ocupo, há raízes fincadas em solo de lembranças, em 

pedra e poeira, como ecos da história que vivem na Cidade de Goiás e na Vila 

Esperança. São lugares de encontro, onde o tempo parece sussurrar os 

segredos de vidas que vieram antes, aquelas que caminharam nas ruas de 

pedras, nas veredas de terra, e que moldaram essas paisagens com suas 

histórias e sonhos. 

Na Cidade de Goiás, há um cheiro de rio e de antigo. O ar torna-se pesado 

de memórias guardadas. De fachadas cuidadas e janelas de madeira, as casas 

velhas são testemunhas de um passado que ainda reverbera, como aponta 

Veiga (2003, p. 54): "a Cidade de Goiás nos acolhe como um livro aberto, em 

que cada esquina é uma página, e cada janela, um olhar atento ao que já foi". 

Nas ruas estreitas, a história é um fio que une o presente ao passado, uma trama 

na qual a tradição se entrelaça ao que somos hoje. 

A metáfora da Cidade de Goiás como um “livro aberto” revela a força da 

memória inscrita em seus espaços, onde o passado se faz presente em cada 

detalhe arquitetônico e em cada gesto de quem ali habita. Como páginas, as 

esquinas convidam à leitura da história viva que se entrelaça ao cotidiano, 

enquanto, testemunhas silenciosas, as janelas guardam olhares que atravessam 

o tempo. Dessa forma, a cidade se transforma em narrativa sensível, em que o 

leitor-viajante é chamado não apenas a observar, mas a sentir e interpretar as 

marcas do que já foi e ainda permanece pulsando em suas ruas. 

Ao lado do centro histórico, na Vila Esperança, as cores da simplicidade 

brilham mais vivas. A terra é fértil e o horizonte parece respirar junto com a gente. 

É um espaço de resistência e de pertencimento, onde os sonhos se transformam 

em tijolos, paredes e abraços. Ali, o afeto é alicerce e cada feito traz o esforço 

de muitas mãos.  

O título de Patrimônio Mundial foi concedido à Cidade de Goiás no ano de 

2001, porém anunciado ainda em uma perspectiva bastante restrita de 

patrimônio, uma vez que 



34  

 

o reconhecimento de Goiás (antiga Vila Boa) como Patrimônio Cultural 
Mundial, pela Unesco, em dezembro de 2001, fez jus à história, 
arquitetura e cultura do primeiro núcleo urbano fundado no território 
goiano, no início do século XVIII. Na década de 1950, o 
Iphan classificou alguns de seus monumentos e prédios isoladamente 
e, em 1978, tombou o seu conjunto arquitetônico e urbanístico (Iphan, 
2023, p. 1). 

 

Em alguma medida, é possível acompanhar a dilatação da noção de 

patrimônio também na trajetória de patrimonialização da Cidade de Goiás, que 

se iniciou em 1950 com o tombamento de alguns imóveis e tomando como 

princípio a concepção de patrimônio restrita e muito ligada à figura de heróis e 

edifícios representativos do poder, conforme aparece nessa descrição: 

 

uma parte da área urbana havia sido tombada pelo Instituto de 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) em dois momentos 
distintos: na década de 50 (Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico 
Nacional – SPHAN) e em 1978(IPHAN). Desde então, os proprietários 
de imóveis acautelados pelo Estado-nação tiveram seus direitos de 
proprietários limitados pelo Decreto-Lei 25 de 1937 e pela portaria 001 
de 22 de abril de 1993 (Tamaso, 2007, p. 22). 

 

Nesse contexto, o reconhecimento da área urbana pela ação do SPHAN, 

na década de 1950, e, posteriormente, pelo IPHAN, em 1978, marcou um 

importante passo na preservação do patrimônio histórico da Cidade de Goiás. 

Por outro lado, esse processo também alterou a dinâmica entre os moradores e 

seus bens, porque o tombamento impôs limites à autonomia dos proprietários, 

em nome da conservação coletiva. As normas instituídas pelo Decreto-Lei de 

1937 e pela portaria de 1993 exemplificam como o Estado passou a intervir 

diretamente na proteção da memória arquitetônica, buscando manter viva a 

herança cultural sem permitir sua descaracterização (Tomaso, 2007). 

No ano de 1999, a Cidade de Goiás entregou à Unesco o dossiê para 

inscrição da cidade na lista dos patrimônios mundiais. Goiás refletia o momento 

mundial, no qual o patrimônio se tornava. No fim do século XX, o ideal de 

inúmeras cidades que fazia parte dessa lista era conseguir uma forma de 

“capitalizar”, ou seja, receber recursos que poderiam beneficiá-las. 

Mais de 20 anos se passaram e ainda hoje é um desafio a 

institucionalização de um processo educativo capaz de enraizar esse título na 

população vilaboense. Equalizar a compreensão de patrimônio e 



35  

patrimonialização em uma perspectiva mais positiva, inclusiva e abrangente, 

visto que   

 

os processos educativos devem primar pela construção coletiva e 
democrática do conhecimento, por meio do diálogo permanente entre 
os agentes culturais e sociais e pela participação efetiva das 
comunidades detentoras e produtoras das referências culturais, onde 
convivem diversas noções de Patrimônio Cultural (Florêncio, 2014, p. 
19). 

 

Trazer essas reflexões para a preservação do patrimônio na Cidade de 

Goiás, sob uma perspectiva decolonial, envolve uma abordagem crítica que 

busca desafiar as narrativas tradicionais de preservação cultural, considerando 

o legado colonial e suas tradições para as comunidades locais. O 

reconhecimento das narrativas marginalizadas nessa cidade é fundamental para 

uma abordagem decolonial na preservação do patrimônio e na compreensão da 

história e da cultura da região. Isso envolve dar visibilidade, valor e respeito às 

histórias, experiências e contribuições das comunidades, que foram 

historicamente excluídas, subalternizadas ou ignoradas.  

É nesse cenário ampliado das definições sobre patrimônio, preparado 

para acolher “novos patrimônios, novas questões”, que o Espaço Cultural Vila 

Esperança se apresenta e, enquanto parte do espraiamento de temas e áreas 

que vieram contribuir com o debate contemporâneo no campo patrimonial, vem, 

cada vez mais, sendo notado e firmado pé na Cidade de Goiás como lugar de 

vivências educativas, que promovem preservação do patrimônio cultural, em 

uma perspectiva decolonial.  

Geograficamente, o Espaço Cultural Vila Esperança localiza-se em uma 

linha limítrofe do que hoje são considerados centros e periferias da Cidade de 

Goiás e abriga, em seu quintal de fundo, a passagem do Rio Vermelho. Essa 

localização traz também muito significado para a postura e presença do Espaço 

Cultural Vila Esperança na cidade, que se revela sempre e, cada vez mais, como 

um espaço que se dedica a promover o encontro e convívio respeitoso da 

diversidade sociocultural, religiosa e ambiental. Vale ressaltar que, estando à 

margem do Rio Vermelho, pode observar em lócus como ele se constitui em um 

valor cultural que é passado de geração em geração, tornando-se um tríplice 

lugar de memória: material, simbólico e funcional. A figura 4 demonstra essa 



36  

região. 

 

Figura 4 – Mapa da Cidade de Goiás 

Fonte: PedroJr (2010)5  

 

É nessa contextualização da história da Cidade de Goiás marcada por 

uma trajetória e práticas preservacionistas reprodutora de um modelo 

colonialista/coronealista, que a existência do Espaço Cultural Vila Esperança se 

constitui juridicamente como Associação no ano de 1994. 

  

O Espaço Cultural Vila Esperança, situado no limite entre a periferia e 
o centro da cidade de Goiás, começou a ser construído com a compra 
do terreno em 15 de outubro de 1991. A Vila Esperança tem como 
proposta o tripé arte, educação e cultura. As atividades propostas 
constituem-se pelas vivências, evidenciando-se as culturas de matrizes 
africanas e afro-brasileiras e as culturas indígenas. O Espaço Cultural 
Vila Esperança nasce da compra do terreno em 15 de outubro de 1991, 
constituindo-se como associação sem fins lucrativos em 19 de julho de 
1994 (Campelo, 2021, p. 21). 

O Espaço Cultural Vila Esperança é hoje um lugar e um projeto bastante 

conhecido e reconhecido em âmbito nacional e internacional, como referência de 

valorização e preservação do patrimônio brasileiro em uma perspectiva alargada 

                                                      
5 Mapa desenhado pelo ilustrador publicitário e designer PedroJr. Disponível em: 
https://artepedrojr.blogspot.com/2010/06/mapa-cidade-de-goias.html. Acesso em: 12 dez. 2024.  



37  

de patrimônio. Esse reconhecimento se dá, sobretudo, pela ótica da diversidade 

cultural que compõem a identidade brasileira, mas que tem suas raízes na cultura 

negra e indígena. No entanto, essas culturas não são bem compreendidas e 

valorizadas no cenário brasileiro. 

A Odé Kayodê tem seu foco na valorização das origens do povo brasileiro, 

com ênfase nas matrizes africanas e indígenas, e promovem atividades 

cotidianas, que visam contribuir para a educação patrimonial, proporcionando o 

encontro das pessoas, devolvendo-as a si mesmas e as legitimando como 

agentes culturais de sua própria identidade. A Odé Kayodê apresenta-se como 

lugar de vivenciar, resgatar, cultivar e valorizar a cultura como bem vivo, que nos 

constitui enquanto seres sociais e históricos. 

O Espaço Cultural Vila Esperança nasceu na cidade de Goiás no início de 

1990 e presenciou o movimento que Tamaso (2007, p. 22) denominou de “corrida 

ou cruzada” para que os “espólios da história” e da cultura  local conquistassem 

junto a Unesco o título de Patrimônio Mundial. Conforme a autora, essa busca 

estava associada a múltiplos fatores, entre eles a expansão da atividade turística, 

a consolidação de um mercado urbano de lazeres e a crescente importância das 

políticas urbanas locais, que visavam transformar especificidades culturais em 

recursos turísticos, financeiros e promocionais (Tamaso, 2007, p. 22). 

Pactuado com a mobilização de uma concepção integrada de patrimônio 

como forma de explicitar sentidos e narrativas diversas bem como provocar uma 

atitude decolonial em relação ao patrimônio, o Espaço Cultural Vila Esperança 

vem realizando o trabalho de cunho educativo, artístico e cultural. Objetiva, 

assim, a valorização das epistemes dos povos indígenas e africanos que também 

constituíram o Brasil, mas que tiveram as suas histórias silenciadas e 

subjugadas. As atividades propostas atendem crianças, adolescentes e adultos 

da comunidade. De acordo com Rosa (2016, p. 140), “o Espaço Cultural Vila 

Esperança é definido em seu aspecto plural e interdisciplinar: é um espaço 

educativo, cultural, religioso e museológico”. 

As atividades desenvolvidas são fundamentadas no tripé: educação, arte 

e cultura. Dessa forma, prioriza as vivências como metodologia de ação. A Vila 

Esperança foi se tornando realidade ao brotar de suas sementes espaços de 

aprendizagens como: a Brinquedoteca Alegria do Povo, o Grupo Circo, as 

vivências culturais afrobrasileira Ojó Odé e indígena Porancê Poranga, a Odé 



38  

Kayodê, a Escola na Roça Caminho das Águas e muitos outros.   

A Vila Esperança nasceu como um território fértil de criação e partilha, 

onde cada iniciativa educativa representa uma semente cultivada pela 

comunidade. Espaços como a Brinquedoteca Alegria do Povo e o Grupo Circo 

surgiram como formas de promover a ludicidade, o convívio e a expressão 

artística entre crianças e jovens, fortalecendo o sentimento de pertencimento e 

de coletividade. Construídos com base na participação e na escuta, esses 

ambientes de aprendizagem revelam um modo de educar que ultrapassa os 

muros da escola tradicional e se enraíza no cotidiano das pessoas. 

Ao lado dessas experiências, as vivências culturais Ojó Odé e Porancê 

Poranga, assim como a Escola na Roça Caminho das Águas e a Odé Kayodê, 

afirmam o valor das tradições afro-brasileiras e indígenas, promovendo uma 

educação que reconhece e celebra a diversidade. Cada um desses espaços 

expressa a busca por uma pedagogia viva, ligada à terra, ao corpo e à memória, 

em que aprender é também recordar, sentir e transformar. Assim, a Vila 

Esperança consolida-se como um mosaico de práticas que ressignificam a ideia 

de comunidade e de educação. 

O Espaço Cultural Vila Esperança abriga também um templo da religião e 

culto aos orixás, que, para além de possibilitar a quem desejar cultuar sua fé 

nessa religião poder o fazer com liberdade e direito, é também existência que 

nutre todas as demais ações educativas no reconhecimento da cultura negra 

como riqueza e força que transcende.  Uma trajetória iniciada oficialmente no 

início dos anos 90 e que hoje se fortalece como espaço e acolhe, na narrativa 

patrimonial, outras narrativas históricas, principalmente as de perspectiva negra 

e indígena. 

A Figura 5 mostra a Praça do Tempo, lugar de encontro espiritual. Criado 

pela Vila Esperança, a Praça do Tempo ( Olojó Oni) é um espaço simbólico, que 

une arte, educação e memória coletiva. Pensada como um lugar de encontro 

entre gerações, ela convida à reflexão sobre o fluxo do tempo e sobre as raízes 

culturais que moldam a identidade local. O projeto valoriza o diálogo entre o 

passado e o presente por meio de expressões artísticas, performances e práticas 

educativas que celebram a ancestralidade afro-brasileira e indígena. Assim, a 

Praça do Tempo transforma-se em território de aprendizagem sensível, onde o 

tempo deixa de ser apenas cronológico para tornar-se experiência viva, 



39  

compartilhada e profundamente humana. 

 

Figura 5 – Praça do Tempo 

 

Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

Os desenhos no chão da Praça do Tempo possuem um significado 

simbólico e educativo. Eles não são apenas elementos decorativos, mas formas 

de escrita visual que expressam memória, espiritualidade e pertencimento. 



40  

Inspirados em referências africana Iorubá, esses traços representam caminhos, 

ciclos e forças da natureza, tais como o sol, a água, as folhas e os astros, 

evocando o diálogo entre o visível e o invisível, o humano e o sagrado. 

Ao caminhar sobre os desenhos, cada pessoa é convidada a participar de 

uma experiência sensorial e reflexiva, em que o chão se torna livro e mapa de 

saberes ancestrais. Assim, o espaço cotidiano se transforma em território de 

aprendizagem e de celebração da vida, onde arte, corpo e tempo se entrelaçam. 

Sendo assim, os grafismos reafirmam a ideia de que o conhecimento pode 

nascer do gesto, da terra e da coletividade, conectando o presente às raízes 

mais profundas da cultura. Eles são elementos representativos da cosmologia 

Iorubá que remetem à criação do mundo e aos odús (caminhos). 

Prosseguindo na descrição do espaço da Vila, a Figura 6 demonstra o 

caminho de aprendizagem em roda de diálogo. 

 

Figura 6 – Escola na Roça 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

A roda inicial de socialização e planejamento do dia, denominada Escola 

na Roça, na Chácara Caminho das Águas, simboliza o início de uma jornada de 

aprendizagem que integra corpo, mente e natureza. As fotos desse momento 

mostram o grupo reunido, com a presença da natureza, em um círculo que 

expressa igualdade, diálogo e cooperação. No cenário, vemos crianças e 



41  

educadores trocando ideias sobre as atividades do dia. Gestos de concentração 

e escuta revelam o respeito mútuo e a atenção ao coletivo. Esse ritual cotidiano 

reafirma os princípios da pedagogia da Odê Kayodê, que valoriza o encontro, o 

tempo da natureza e a aprendizagem partilhada como fundamentos de uma 

educação enraizada na experiência e na ancestralidade. 

Por meio do eixo decolonial do saber que direcina as suas ações 

educativas, a Vila Esperança gerou e gerencia a Odé Kayodê, uma escola 

regular autorizada pelo Ministério da Educaão (Mec), que de forma muito 

concreta testemunha a implantação da Lei nº 10.639 (Brasil, 2003), antes mesmo 

dela ser promulgada, trazendo em seu Projeto Político Pedagógico (PPP) 

princípios decoloniais ou, de forma mais enfática, descolonizantes, uma vez que 

  

as deturpadas noções a respeito do continente africano como lugar de 
atraso, de pessoas primitivas e destituídas de conhecimento 
constroem  narrativas que enfatizam a visão européia, branca e 
colonial, retirando a completude da formação do sujeito. Por isso, é 
fundamental a promulgação de leis que insiram outras visões de 
mundo, como a Lei 10.639, de 2003, que contemplou a inclusão no 
currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática 
“História e Cultura Afro-Brasileira” (Carneiro, 2020, p. 6, grifos da 
autora). 

 

As representações distorcidas sobre a África, perpetuadas por uma visão 

eurocêntrica e colonial, contribuíram para silenciar a riqueza cultural, científica e 

filosófica dos povos africanos, limitando a compreensão da identidade e da 

história brasileiras. Nesse cenário, a Lei 10.639/2003 surge como um marco de 

reparação e reconhecimento, ao garantir que as escolas abordem a contribuição 

afro-brasileira de forma crítica e afirmativa. Mais do que uma exigência curricular, 

essa lei promove uma mudança de paradigma educacional, ao abrir espaço para 

outras epistemologias e narrativas, fortalecendo o sentimento de pertencimento 

e valorizando a diversidade que constitui a nação (Carneiro, 2020). 

Gomes (2017) é uma renomada pesquisadora e educadora brasileira e 

tem sido fundamental na discussão e implementação de uma proposta decolonial 

do saber. Sua perspectiva destaca a urgência de descolonizar os currículos 

escolares, reconhecendo e valorizando os conhecimentos historicamente 

marginalizados e subalternizados. A sua proposta envolve uma revisão profunda 

dos paradigmas educacionais, desafiando a supremacia epistêmica eurocêntrica 

que influenciou as estruturas educacionais tradicionais. 



42  

Ademais, Gomes (2017) defende a inclusão de múltiplas vozes e 

experiências, especialmente aquelas ligadas às comunidades negras e 

indígenas para redefinir as bases do conhecimento. Ao fazer isso, a 

pesquisadora busca corrigir as injustiças históricas, oferecendo uma visão mais 

enriquecedora e representativa do saber. Nesse viés, ela incentiva os estudantes 

a se identificarem em suas jornadas educacionais e a compreenderem a 

complexidade do mundo, de forma mais abrangente. A partir desse diálogo, o 

trabalho pedagógico da Odé Kayodê está centrada em uma proposta decolonial, 

que promove a diversidade epistêmica e desafia as estruturas que perpetuam 

desigualdades sociais no campo da educação e da sociedade no geral. 

A busca por uma proposta decolonial do saber envolve uma reavaliação 

crítica dos sistemas de conhecimento estabelecidos, questionando as estruturas 

hierárquicas e as narrativas que historicamente moldaram as disciplinas 

acadêmicas. Essa abordagem desafia a hegemonia das perspectivas 

eurocêntricas e busca integrar saberes marginalizados, especialmente aqueles 

provenientes de culturas não-ocidentais.  

Ao propor uma visão decolonial, o objetivo não é apenas diversificar os 

currículos, mas também reconhecer e confrontar as relações de poder inerentes 

ao processo de construção do conhecimento. O intuito é descolonizar 

mentalidades, promovendo um diálogo intercultural que reconheça a diversidade 

de formas de compreender o mundo. Dessa forma, uma proposta decolonial do 

saber desafia a uniformidade epistêmica e promove uma transformação profunda 

na concepção e transmissão do conhecimento, construindo caminhos para uma 

educação mais inclusiva e equitativa. É, portanto, essa o foco da Odê Kayodê. 

Posto tudo isso e acessando um cenário ampliado das definições sobre 

patrimônio, preparado para acolher “novos patrimônios, novas questões”, o 

Espaço Cultural Vila Esperança e outros tantos espaços, projetos e 

manifestações que promovem o espraiamento de temas e áreas têm 

contribuindo com o debate contemporâneo no campo patrimonial na cidade de 

Goiás, mobilizando o que Ortiz (2012) nomeou de memória coletiva. Para o autor, 

 

a memória coletiva é da ordem da vivência. A memória nacional se 
refere a uma história que transcende os sujeitos e não se concretiza 
imediatamente no seu cotidiano. Ela é da ordem da ideologia, ela é 
produto de uma história social (Ortiz, 2012, p. 135). 



43  

O Espaço Cultural Vila Esperança evoca desde a sua edificação, que tem 

por exemplo um Quilombo e uma Aldeia, as narrativas ora esquecidas ou 

invisibilizadas na história do Brasil. Realiza uma educação intercultural, 

valorizando a diversidade, por meio de experiências culturais e artísticas, 

objetivando a emancipação e a dignidade humana. Ele tem se esforçado para 

contribuir com a escrita de um novo capítulo da história de Goiás e do Brasil, com 

“outro olhar”, apostando na coletividade, valorizando culturas e tradições plurais 

por meo da educação e da arte. Um capítulo, em que o sentimento de 

pertencimento e representatividade seja condutor da preservação do patrimônio 

em todas as suas dimensões, visto que 

 

pela memória, o passado não só vem à tona das águas presentes, 
misturando-se com as percepções imediatas, como também empurra, 
“descola” estas últimas, ocupando o espaço todo da consciência. “A 
memória aparece como força subjetiva ao 'mesmo tempo profunda e 
ativa, latente e penetrante, oculta e invasora” (Bosi, 2003, p. 36, grifos 
do autor). 

 

O Quilombo e a Aldeia da Vila Esperança constituem-se como lugares 

simbólicos e vivos de resistência, memória e afirmação cultural. Neles se 

entrelaçam as histórias e os saberes ancestrais dos povos indígenas e africanos, 

que sustentam e alimentam a identidade coletiva de nossa gente. Nessa 

perspectiva, esses espaços evocam a força daqueles que, mesmo diante da 

violência da colonização, preservaram seus modos de vida, suas cosmologias e 

suas práticas de cuidado com a terra, com o corpo e com a comunidade.  

Ao adentrar o Quilombo e a Aldeia, somos convidados a reconhecer não 

apenas o legado de luta contra a opressão, mas também a vitalidade da 

presença indígena e afrodescendente que, ainda hoje, inspira novas gerações a 

caminhar com dignidade, consciência e orgulho de suas raízes. São territórios 

que guardam memórias, mas, sobretudo, projetam futuros, reafirmando a 

potência da ancestralidade como caminho de educação, liberdade e 

transformação. Neles acontecem vivências culturais que nos permitem 

experienciar de corpo inteiro a nossa cultura, em sua força, beleza e coletividade. 

A importância de uma abordagem não hegemônica para a preservação do 

patrimônio é essencial para uma compreensão mais completa e enriquecedora 

da história e cultura humana. Ao respeitar a diversidade e a inclusão, podemos 



44  

criar um futuro no qual todas as vozes são ouvidas, todas as culturas são 

respeitadas e o patrimônio é preservado para as gerações vindouras, sendo 

resguardados por um sentimento de pertencimento e natural reconhecimento e 

desejo de preservação.  

2.1.2 A Vila Esperança e a comunidade vilaboense: intersecções e desafios 

A Comunidade Vilaboense carrega em sua formação o peso de uma 

colonização que, além de explorar e violentar, atuou ativamente para suprimir as 

práticas e crenças das populações indígenas e afrodescendentes. Esse contexto 

histórico moldou uma comunidade que, apesar das adversidades, ainda 

conserva práticas e saberes transmitidos por gerações, expressos nas tradições, 

nas linguagens e nas manifestações culturais locais. Nesse cenário, o Espaço 

Cultural Vila Esperança surge como um ponto de resistência ao atuar em prol da 

visibilidade e valorização dessa diversidade. 

O Espaço Cultural Vila Esperança é um local onde as ancestralidades 

africanas e indígenas se entrelaçam de maneira profunda no processo educativo, 

manifestando-se tanto na materialidade das construções quanto na rica tradição 

da literatura e da oralidade. Esse espaço reflete a geografia das espacialidades 

decoloniais, situado entre o centro histórico e a periferia de uma cidade colonial 

reconhecida como referência para a cultura goiana.  A Figura 7 descreve esse 

espaço. 

Figura 7 – Vila Esperança 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2024) 



45  

 

Localizado na periferia da cidade de Goiás, o Espaço Cultural Vila 

Esperança abriga a Odé Kayodê, que, desde 1989, desenvolve uma variedade 

de atividades educativas, formativas e culturais, abordando temas relevantes 

relacionados às questões indígenas, africanas e afrodescendentes, além de 

promover a educação ambiental e a ecologia humana. Desde 1995, essa escola 

tem atendido crianças na primeira fase do Ensino Fundamental. Inicialmente, 

colaborou com três escolas públicas e, ao longo dos anos, consolidou-se como 

uma escola independente, reconhecida pelo MEC. 

A Odé Kayodê reconhece a relevância das culturas africanas e indígenas 

na constituição da identidade do povo brasileiro e, em particular, da comunidade 

vilaboense. Sua criação está vinculada ao Espaço Cultural Vila Esperança, cuja 

atuação se sustenta em três pilares: educação, cultura e arte. Inspirada por essa 

base, a escola recebe o nome Odé Kayodê, expressão em iorubá que significa 

"o caçador que traz alegria", que se trata de uma homenagem à sacerdotisa 

Maria Stella de Azevedo Santos (Escola Pluricultural Odé Kayodê, 2021, p. 10). 

O nome Odé Kayodê presta homenagem à Maria Stella de Azevedo 

Santos, Mãe Stella de Oxóssi (Salvador, 2 de maio de 1925 – Santo Antônio de 

Jesus, 27 de dezembro de 2018), a quinta Iyalorixá do Ilê Axé Opó Afonjá, em 

Salvador, Bahia, e mentora de Robson Max de Oliveira Souza, conhecido como 

Odé Ofalomi ( O Caçador que caça nas águas), fundador do Espaço Cultural Vila 

Esperança. 

Maria Stella de Azevedo Santos nasceu em Salvador em 2 de maio de 

1925 e faleceu em 27 de dezembro de 2018. Sua trajetória se deu em um período 

marcado por tensões raciais e religiosas, no qual se consolidava o mito da 

democracia racial no Brasil. Esse contexto refletia o projeto de miscigenação e 

branqueamento que buscava afirmar uma identidade predominantemente 

branca, silenciando, muitas vezes, a herança africana e indígena. A história de 

Maria Stella simboliza a resistência e o fortalecimento dessas matrizes culturais, 

sendo uma referência na luta pelo reconhecimento e valorização da 

ancestralidade afro-brasileira. A seguir, a Figura 8 apresenta essa heroína da 

educação. 

 

 



46  

Figura 8 – Maria Stella de Azevedo Santos 

 
Fonte: Mascarenhas (2010) apud Escola Pluricultural Odê Kayodê (2021, p. 9) 

 

Cultura e territorialidade estão intrinsecamente entrelaçadas, 

especialmente no contexto da educação. Por meio da valorização das culturas 

originárias, busca-se apresentar referências de outras sociedades a crianças, 

adolescentes e suas famílias. Esse território, onde a colonialidade é desafiada 

por uma educação criativa e transformadora, se estende também aos espaços 

físicos, ressaltando a conexão entre território e cultura. 

A organização desse espaço reflete a intenção de se constituir como um 

território educativo e formativo, promovendo a descolonização dos corpos e das 

mentes. Essa iniciativa visa à construção de uma imagem positiva da nossa 

ancestralidade, especialmente por meio do reconhecimento e da valorização das 

origens indígenas, africanas, afro-brasileiras e latino-americanas. 

A Vila Esperança revela uma presença marcante de elementos culturais 

indígenas, africanos e afro-brasileiros, manifestando-se por intemédio da arte e 

da estética, que permeiam os diversos aspectos e construções do território. 

Elementos míticos compõem a visualidade da Vila Esperança, que estão 

expressos em máscaras, esculturas e grafismos que adornam paredes e 

caminhos. Juntamente com a simbologia intrínseca a cada construção, a 



47  

circularidade dos espaços e das formas enriquece ainda mais essa paisagem 

cultural. A Figura 9 apresenta a entrada da Vila6. 

 

Figura 9 – Portão de entrada da Vila Esperança 

 
Fonte: Campelo (2014) 

O portão de entrada da Vila Esperança anuncia a travessia de um mundo 

comum para um espaço vivo de pertencimento. Sua estrutura se ergue simples, 

mas recheada de simbologias que convidam ao encontro. A natureza destaca-

se como uma esperança de uma educação plural e mais significativa para o 

estudante. Outro cenário que marca o espaço da Vila é o Quilombo da Vila 

Esperança, descrito pela Figura 10. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                      
6 Fonte: Campelo (2014). Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=WSB9JSst8aY. Acesso em: 

31 out. 2025. 



48  

Figura 10 – Quilombo da Vila Esperança 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

O Quilombo da Vila Esperança representa um importante símbolo de 

resistência e preservação da identidade afro-brasileira. Formados por 

descendentes de pessoas escravizadas que buscaram liberdade e dignidade, os 

quilombos mantém vivas tradições culturais, religiosas e comunitárias 

transmitidas entre gerações. A comunidade valoriza a solidariedade e a memória 

coletiva expressas em festas, danças, culinária e na defesa do território como 

espaço de pertencimento e ancestralidade. Assim, o Quilombo da Vila 

Esperança afirma-se como um patrimônio histórico e cultural que resiste ao 

esquecimento e reafirma a força da herança africana no Brasil. 

Outro espaço importante na Vila Esperança é representado pela Porta de 

entrada do Quilombo da Vila Esperança e pelo Jardim das Formas, ilustrados, 

respectivamente, nas Figuras 11, a seguir. 

 

 

 

 

 

 

 



49  

Figura 11 – Porta de entrada do Quilombo da Vila Esperança 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Figura 12 – Jardim das Formas 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

A Vila Esperança é marcada por dois símbolos que traduzem sua 

identidade e memória coletiva: a Porta de Entrada do Quilombo da Vila 

Esperança e o Jardim das Formas.  



50  

As Figuras 13 e 14 representam, respectivamente, o quilombo, um espaço 

de referência das vivências afro e afro-brasieira, e máscaras africanas no 

quilombo da Vila Eperança.  

 

Figura 13 – Quilombo: espaço de referência das vivências afro e afro-brasieira 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Figura 14 – Máscaras africanas no quilombo da Vila Eperança 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



51  

Ao longo dos anos de construção do Espaço Cultural Vila Esperança, as 

referências aos Orixás oriundos da África foram se organizando sob a inspiração 

de Mãe Aninha (antecessora de Mãe Stela como ialorixá no Opô Afonjá) e sua 

visão de reinventar a África no Brasil: Obá Biyi, "O Rei nasce aqui". Esses marcos 

incluem árvores sagradas, portais, caminhos e diversas figuras e objetos de arte. 

Entre as referências indígenas, destacam-se o teatro de arena 

denominado Território Livre e a Oca Poranga. Esses espaços evidenciam a 

presença das culturas pré-colombianas, como as civilizações Maia, Asteca, Inca 

e Tupi.  

A Figura 15 revela as Escadarias do Teatro Território Livre. Um lugar que 

serve como arquibancada para público se assentar. Trata-se de uma construção 

com referência latino americana, mais especificamente indoamericana. 

 

Figura 15 – Escadarias do Teatro Território Livre 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

As Escadarias do Teatro Território Livre constituem um espaço de 

encontro e expressão cultural, onde o público se acomoda como em uma grande 

arquibancada ao ar livre. Inspirada em referências arquitetônicas latino-

americanas, a construção valoriza a convivência comunitária e a democratização 

do acesso à arte, integrando o espaço urbano à vida cotidiana. 



52  

As Figuras 16, 17 e 18 apresentam, respectivamente, outros espaços 

importantes da Vila: a Avenida das Americas/ Avenida do Tempo, a Porta de 

entrada da Oca Poranga e a Oca Poranga. 

 

Figura 16 – Avenida das Americas / Avenida do Tempo 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Figura 17 – Porta de entrada da oca Poranga 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 



53  

Figura 18 – Oca Poranga 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Entre os espaços mais significativos da Vila destacam-se a Avenida das 

Américas, que remete às civilizações antigas do continente, com colunas que 

simbolizam ancestrais de “Nuestra America”; a Porta de Entrada da Oca 

Poranga, que acolhe e simboliza a passagem para o sagrado; e a própria Oca 

Poranga, concebida como um espaço de convivência, cultura e espiritualidade, 

onde se fortalecem os laços comunitários e a conexão com a ancestralidade. 

Na comunidade Vilaboense, assim como em tantas outras no Brasil, 

existem marcas profundas de um processo histórico de colonização que buscou 

suprimir culturas indígenas e africanas, impondo modelos de cultura e 

organização que excluíam e estigmatizavam as populações originárias e 

afrodescendentes. Segundo Campelo (2021), a dimensão política permeia a 

nossa história, marcada pela colonização e pela imposição dos valores dos 

colonizadores sobre os povos dominados. Isso resultou na invisibilização da 

cultura, língua, religião e cosmovisão dos povos subjugados, bem como de seus 

modos de pensar e produzir conhecimento. Nesse cenário, a Vila Esperança 

ocupa o papel de terreno fértil para a revalorização das raízes culturais de seus 

integrantes, promovendo a diversidade cultural como um valor central para a 

reconstrução da identidade e da cidadania. 



54  

A Vila Esperança adota como princípio o entendimento de que a 

diversidade cultural não deve ser vista como um obstáculo, mas como uma 

ferramenta de fortalecimento coletivo. Por meio de atividades artísticas, 

educacionais e culturais, como oficinas de dança, música, capoeira, rodas de 

conversa e eventos de celebração da história afro-brasileira e indígena, o Espaço 

atua na desconstrução de preconceitos e na promoção de uma educação 

inclusiva e cidadã. Nesse sentido, a diversidade é percebida como uma semente 

que, ao ser cultivada, gera frutos sociais transformadores, impactando não 

apenas os participantes diretos, mas toda a estrutura comunitária (Silva, 2019). 

Além de um espaço de aprendizagem, a Vila Esperança é um projeto de 

resistência, porque se opõe a décadas de desigualdade e de falta de acesso aos 

direitos fundamentais. A resistência promovida pela Vila Esperança é visível nas 

ações que questionam as barreiras impostas pelo racismo estrutural, pelo 

preconceito e pela desigualdade econômica. As atividades culturais e educativas 

são realizadas com o intuito de empoderar os participantes para que, por meio 

do conhecimento e da expressão artística, possam reivindicar seus direitos e 

compreender sua identidade dentro de uma perspectiva histórica.  

 

2.1.3 O terreno, a semente e os frutos: o papel social da Vila Esperança.  

 

No terreno fértil da Vila Esperança, há um sonho que se planta, uma 

semente que cresce, contorna as pedras, perfura o chão seco e ali desponta um 

projeto de vida, de voz e de mudança. Ali, no coração dessa terra, brota o saber 

que floresce e a certeza de que toda diversidade é potência, uma força 

revolucionária, cultivada em cada mão, em cada rosto, em cada chão. 

A Vila Esperança não é apenas um espaço. É um campo aberto, onde a 

educação é semente, onde o respeito é regra diária, onde a diversidade se 

enraíza fundo, nas cores, nas formas, nos gestos. É ali que crianças, jovens e 

adultos se encontram, tendo a oportunidade de aprender, de serem vistos, de se 

descobrirem iguais em suas diferenças e de serem parte dessa grande teia que 

é a humanidade. 

No terreno da Vila Esperança, a diversidade é raiz profunda e dela se 

erguem os troncos de uma nova sociedade, onde igualdade não é uniformidade, 

mas o respeito vibrante e revolucionário por cada diferença. Assim, cada 



55  

semente que ali germina, cada fruto que ali se colhe, é transformado em um 

gesto de mudança, revolucionando o que significa ser humano, ser justo, ser um, 

ser todos. 

O Espaço Cultural Vila Esperança, como projeto de educação, cultura, 

arte e cidadania, atua na valorização da diversidade como uma potência 

transformadora. Situado em uma comunidade cuja origem está marcada pela 

exclusão decorrente do processo de colonização, o projeto resgata e valoriza as 

raízes culturais do povo brasileiro. Com mais de 30 anos de atuação, a Vila 

Esperança tornou-se não apenas um espaço de convivência e aprendizagem, 

mas um verdadeiro símbolo de resistência e de transformação social, 

fundamentado na ideia de que o reconhecimento das diferenças é um caminho 

para a formação de uma sociedade mais justa, igualitária e respeitosa. 

Os frutos desse árduo, mas prazeroso trabalho já são visíveis: gerações 

de crianças e jovens que passaram pela Vila Esperança cresceram conscientes 

das desigualdades de direitos e da necessidade de respeito à diversidade. Essas 

crianças e jovens tornaram-se vozes ativas em suas comunidades, levando 

adiante o movimento de indignação e luta por igualdade. Ao longo de mais de 

três décadas, a Vila Esperança não apenas formou cidadãos conscientes, mas 

também multiplicadores de valores como solidariedade, respeito e justiça social.  

No campo da educação, a Vila Esperança adota uma abordagem que vai 

além do ensino formal. Ela se estrutura como um espaço de reflexão e 

construção conjunta, onde os saberes tradicionais e as histórias familiares são 

valorizados e compartilhados. Essa prática contribui para a formação de uma 

identidade coletiva e solidária entre os membros da comunidade, criando um 

sentido de pertencimento que fortalece os laços sociais e amplia a participação 

cidadã.  

De acordo com Burgos (2025), a relação entre escola e cidadania não 

pode ser considerada natural ou estática. Pelo contrário, precisa ser 

constantemente reconstruída e sustentada, visto que a noção de cidadania é 

dinâmica e evolui conforme as transformações sociais, os sujeitos e atores da 

comunidade escolar, bem como os significados de igualdade, liberdade e 

participação. Assim, a educação para a cidadania deve considerar o contexto 

sociocultural do estudante atrelada às vivências do outro, a fim de que a 

sociedade se torne mais justa e igualitária. 



56  

A própia trajetória do Espaço Cultural Vila Esperança o apresenta com um 

papel social revolucionário ao valorizar a diversidade como uma força 

transformadora, promovendo uma sociedade mais justa e igualitária. Esse papel 

se manifesta na formação de uma comunidade que, ao longo dos anos, resistiu 

às forças excludentes da colonização e do preconceito e que hoje gera frutos de 

conscientização e cidadania.  

A Vila Esperança demonstra que, regado pela diversidade, o terreno da 

educação pode produzir frutos que questionam e desafiam as estruturas de 

desigualdade, formando uma sociedade que valoriza as diferenças como 

elementos fundamentais de sua própria identidade. Os frutos já se apresentam 

inclusive em crianças que cresceram e hoje compõem o coletivo de educadores 

da Odé Kayodê. 

 

2.2 O entre lugar da memória e da história: a Vila Esperança e a Escola 

Pluricultural Odê Kayodê 

 

Entre a memória e a história, a Vila Esperança e a Odé Kayodê formam 

um entre lugar, um espaço onde as raízes profundas do passado se encontram 

com o presente vibrante de identidades vividas e compartilhadas. Ali, as histórias 

não são contadas apenas em livros ou gravadas em documentos, mas vivem no 

dia a dia, nos rostos, nas mãos e nas vozes de todos os que passam e de todos 

os que ficam. Como afirma Horta (2012, p. 34), "a memória coletiva é um ato de 

resistência, e cada lugar que a preserva é um território onde a história ganha 

vida". 

A Vila Esperança é um campo fértil de memórias, onde cada caminho, 

cada construção carrega um fragmento da história coletiva. Em cada detalhe as 

histórias da ancestralidade convivem com as aspirações de um futuro construído 

dia a dia, onde a identidade cultural se fortalece. "Lugares de memória são mais 

do que espaço geográfico; são marcos afetivos que resistem à erosão do tempo" 

(Candau, 2008, p. 87). É, portanto, nessa resistência que a Vila Esperança cria 

um sentido de pertencimento. 

Situada no coração desse espaço, a Odé Kayodê é mais do que uma 

instituição de ensino. É uma ponte entre a memória e o futuro, onde cada aula é 

um ato de valorização da diversidade, de celebração das raízes afro-brasileiras 



57  

e indígenas, que compõem a narrativa do país. "A educação pluricultural propõe 

um olhar que não apenas reconhece, mas valoriza e integra as culturas locais e 

ancestrais, promovendo o pertencimento" (Gomes, 2013, p. 112). Assim, a 

escola se torna um lugar de acolhimento e de troca, onde as experiências de 

vida e os saberes populares ganham um espaço legítimo. 

No entre lugar da memória e da história, a Vila Esperança e a Odé Kayodê 

são campos de encontro, onde os passos de ontem ecoam nos passos de hoje 

e as vozes ancestrais encontram ressonância nas palavras e nos sonhos das 

crianças que ali aprendem e convivem. É um espaço onde se vive o que se 

aprende e se aprende o que se vive, em um contínuo entrelaçar de experiências, 

que dá forma à identidade coletiva. 

 

2.2.1 Identidade, memória e patrimônio cultural na Escola Pluricultural Odê 

Kayodê 

 

A discussão sobre identidade, memória e patrimônio cultural é 

fundamental no contexto educacional, especialmente em instituições como a 

Odé Kayodê, que promove a valorização da diversidade cultural e a construção 

de identidades coletivas. A identidade, conforme afirmam Hall (1997), é uma 

construção social em constante transformação, influenciada por contextos 

históricos e culturais. Na Odé Kayodê, essa perspectiva é vivida diariamente, 

onde as narrativas dos alunos são reconhecidas e valorizadas. A escola se 

propõe a ser um espaço onde as identidades múltiplas dos estudantes, muitas 

vezes, marginalizadas, são celebradas. “A identidade é um espaço de resistência 

e construção coletiva” (Hall, 1997, p.38), portanto essa ideia reflete-se na prática 

pedagógica da instituição. 

Por sua vez, a memória desempenha um papel crucial na formação da 

identidade e como postula Nora (1984) em sua obra Os Lugares da Memória 

aborda, a sociedade contemporânea vive uma ruptura em relação à transmissão 

das tradições e à experiência coletiva do passado. A memória é viva, coletiva e 

evolutiva, vinculada às tradições e às comunidades. Na Odê Kayodê, a memória 

é resgatada por meio de projetos que valorizam a história e as tradições afro-

brasileiras, promovendo um diálogo entre passado e presente. Os alunos são 



58  

incentivados a trazer suas histórias familiares e comunitárias, enriquecendo o 

ambiente escolar com suas vivências e saberes. 

Conforme definido por Silva (2013), o patrimônio cultural abrange não 

apenas bens materiais, mas também saberes, práticas e expressões culturais 

que formam a identidade de um povo. A Odé Kayodê adota essa definição ao 

integrar o patrimônio imaterial nas suas práticas pedagógicas. O patrimônio 

cultural desempenha um papel fundamental na formação da identidade e na 

valorização da diversidade (Silva, 2013). As atividades da escola incluem oficinas 

de arte, dança e música, que valorizam as expressões culturais afro-brasileiras, 

permitindo que os alunos se conectem com suas raízes. 

A Escola Pluricultural Odé Kayodê se destaca como um espaço de 

construção de identidade, memória e patrimônio cultural. Por meio de práticas 

pedagógicas que valorizam a diversidade, a escola não apenas enriquece a 

aprendizagem dos alunos, mas também contribui para a formação de uma 

sociedade mais justa e equitativa. Ao celebrar as culturas afro-brasileiras e 

promover o diálogo intercultural, a Odê Kayodê se torna um modelo de 

educação, que respeita e valoriza a pluralidade das identidades. 

 

2.2.2 A Escola como espaço de pertencimento: construindo narrativas e 

entrelaçando experiências 

 

Enquanto espaço que acolhe, a escola é chão e abrigo para as histórias 

que trazemos no corpo, para as lembranças que carregamos na alma. É um 

território onde o tempo se curva, entrelaçando vidas, onde cada experiência 

encontra lugar para germinar. Ali, nos corredores e nas salas de aula, o saber se 

desdobra em camadas e, ao mesmo tempo, o afeto se torna um alicerce invisível, 

uma base firme para o conhecimento e para a identidade. Como escreve Freire 

(2002, p. 74): "a escola não é apenas um lugar de saber; é uma casa de encontro, 

onde cada um se descobre e, no outro, encontra parte de si". 

Na construção dessas narrativas, a escola se faz espelho das múltiplas 

vozes, respeitando as histórias que cada aluno traz de sua casa, de sua 

comunidade, do chão que habita. É um mosaico de memórias que se torna mais 

forte à medida que se partilha. De acordo com Candau (2008, p. 23), ao valorizar 

essa pluralidade, a escola torna-se "um espaço que acolhe as diferenças, onde 



59  

cada aluno pode ver-se representado, ampliando o sentimento de pertencimento 

e de dignidade". 

Nos territórios da escola, em roda,  as experiências se entrelaçam e, em 

cada conversa, cada projeto e cada descoberta, a vida se escreve em comunhão. 

As janelas da escola abrem-se para o mundo, mas também para dentro, para as 

realidades de cada aluno, para a riqueza que cada um oferece. Nesse espaço, 

pertencimento é mais que acolhimento. É a possibilidade de que cada um se 

reconheça parte essencial de um todo, como peças de uma tapeçaria rica e 

complexa, onde cada fio fortalece o outro. 

Esse entrelaçar de experiências transforma a escola em um lugar de 

construção, um território de afeto e de formação. No cotidiano de uma educação 

que respeita e valoriza as identidades, que faz da aprendizagem um encontro, a 

escola promove o desenvolvimento do "sentimento de pertencimento ao espaço 

educativo” (Campelo, 2021, p. 49). Desse modo, a escola se transforma em um 

lugar de criação colaborativa, onde as histórias individuais encontram eco e se 

entrelaçam com uma narrativa além dos muros da sala de aula. A escola é, 

assim, o ponto de partida e de chegada, onde se constroem as bases de uma 

cidadania compartilhada, de um afeto que resiste ao tempo. É o local onde as 

memórias de todos encontram voz e a educação se transforma em um ato de 

amor e de liberdade. 

 

2.2.3 Políticas públicas e a Lei nº 11.645/08: problematizando a questão 

étnico-cultural na escola  

 

A Lei nº 11.645/08, que estabelece a obrigatoriedade do ensino da história 

e cultura afro-brasileira e indígena nas escolas, representa um avanço nas 

políticas públicas voltadas para a educação étnico-cultural no Brasil. Essa Lei 

amplia o alcance da Lei nº 10.639/03, ao incluir a cultura indígena como conteúdo 

obrigatório no currículo escolar, reconhecendo a importância de uma educação 

que valorize e respeite a diversidade cultural brasileira. Como destaca Gomes 

(2012, p. 94), "a legislação educativa com enfoque étnico-cultural constitui uma 

medida reparadora, ao mesmo tempo em que promove uma educação mais 

inclusiva e representativa das realidades históricas brasileiras". 



60  

Essa política pública tem como objetivo enfrentar as invisibilizações e 

estereótipos presentes na educação formal, que historicamente desconsiderou 

ou distorceu as contribuições e vivências de povos indígenas e afro-brasileiros. 

Ao incluir esses conteúdos no currículo, busca-se construir uma narrativa mais 

plural e justa, promovendo o respeito e o reconhecimento das diversas 

identidades culturais que compõem a sociedade brasileira.  

Segundo Candau (2008, p. 74), "a inclusão das histórias e culturas afro-

brasileira e indígena nas escolas representa um passo essencial na construção 

de uma educação intercultural, que permita às novas gerações uma 

compreensão mais rica e diversificada de sua identidade". A inclusão das 

histórias e culturas afro-brasileira e indígena nas escolas é fundamental para 

formar cidadãos conscientes da diversidade e das múltiplas raízes que compõem 

a identidade brasileira, promovendo respeito, valorização cultural e igualdade. 

No entanto, a implementação da Lei nº 11.645/08 enfrenta desafios 

significativos, especialmente em relação à formação dos professores e ao 

acesso a materiais didáticos adequados. Muitos docentes ainda não se sentem 

preparados para abordar esses conteúdos, o que revela uma lacuna na formação 

inicial e continuada, bem como a necessidade de um apoio institucional mais 

efetivo. Como afirma Oliveira (2013, p. 58), "a efetivação das políticas públicas 

étnico-culturais depende de uma política de formação contínua que capacite os 

educadores e, além disso, de recursos que garantam a qualidade do ensino 

sobre culturas historicamente marginalizadas". 

Desse modo, a Lei nº 11.645/08 representa um avanço importante, mas 

também evidencia o desafio constante de implementação. As políticas públicas 

voltadas à educação étnico-cultural não se limitam à inclusão de novos 

conteúdos; exigem uma transformação estrutural no sistema educacional, para 

que a diversidade cultural não seja apenas reconhecida, mas verdadeiramente 

valorizada. É, portanto, uma ação educativa que visa não só à inclusão, mas 

também à promoção da justiça social e da equidade, ao proporcionar a todos os 

estudantes o direito de conhecer e reconhecer as heranças culturais de seu país. 

 

2.3 Tessituras e saberes encruzilhados: interculturalidade e os desafios de 

uma educação dos povos tradicionais 

 



61  

Nas trilhas que cruzam montanhas, rios e cerrados, há saberes que não 

se medem em prateleiras, saberes antigos como o tempo, tecidos em raízes 

profundas,  que falam a língua da terra e ouvem o sussurro das águas.  Esses 

saberes dos povos tradicionais são fios que se entrelaçam, contando histórias 

que a modernidade tenta apagar, mas que resistem, vivendo na memória de 

cada ancião, nas canções, nas rezas, nas mãos que tecem redes e sonhos.   

A educação para os povos tradicionais é um desafio de encruzilhadas, um 

caminhar cuidadoso, uma tessitura paciente, em que a escola se torna aldeia e 

a sala de aula se torna o mundo com todos os seus mistérios.  Aqui, o saber não 

é imposto nem forjado, mas enlaçado em redes de pertencimento, porque 

aprender é também uma dança, um ritual, um ato de respeitar o sagrado que 

habita na vida. 

Nesse contexto, interculturalidade é mais que uma palavra. É um encontro 

de olhares, um respeito às diferenças, um reconhecimento de que há saberes 

que não cabem nos livros, mas que pulsam nos tambores, nos chás de cura, na 

arte de pescar, de plantar, de se guiar pelas estrelas.  É saber que o professor 

é, muitas vezes, aprendiz e aluno, mestre de um mundo que a escola 

convencional ainda não consegue abarcar, não consegue sentir.   

No entanto, os desafios são muitos, enraizados na história, visto que o 

saber dos povos tradicionais foi, por muito tempo, silenciado.  Suas vozes foram 

sufocadas, suas línguas banidas, suas práticas tratadas como exóticas ou 

esquecidas.  Nesse viés, a educação tem um papel de costura e de reparação, 

de acolher as línguas que ficaram à margem, de dar espaço para que as histórias 

voltem a ser contadas para que as mãos dos jovens conheçam o saber dos mais 

velhos e carreguem consigo a sabedoria dos seus ancestrais.   

Nesse contexto, educar é um ato de coragem, um ato de abrir portas para 

múltiplos mundos, onde o saber ocidental se une ao saber dos povos da terra e 

o respeito ao sagrado se entrelaça com a ciência.  Espaço onde cada olhar se 

torna um ponto na grande rede que é a vida, porque cada palavra, cada canto, 

cada gesto carrega consigo uma parte da essência dos povos. Reconhecer 

essas tessituras encruzadas é construir fio a fio uma educação que acolhe, que 

respeita, que celebra a diversidade como uma força de união. Nessa perspectiva, 

Krenak (2020, p. 16) pontua que “a ideia de humanidade precisa ser reinventada. 

Não podemos continuar pensando a humanidade como um grande conjunto 



62  

homogêneo, porque isso apaga as singularidades, as diferenças, as riquezas 

dos diversos modos de ser”. 

Nas encruzilhadas dos saberes, floresce a interculturalidade como uma 

árvore de raízes profundas, que desafia os ventos da homogeneidade e se 

ergue, firme e viva como os povos que a sustentam, ensinando a todos nós que 

o saber verdadeiro é aquele que acolhe, que escuta, que cresce com a diferença. 

Krenak (2020) reforça a importância da interculturalidade e do acolhimento da 

diversidade como um saber vivo e em constante crescimento. 

 

2.3.1 Educação e decolonialidade: por uma pedagogia decolonial 

 

A educação contemporânea tem sido amplamente questionada por suas 

bases eurocêntricas e colonialistas, que tendem a homogeneizar o 

conhecimento e marginalizar saberes locais, indígenas e afrodescendentes. A 

pedagogia decolonial emerge, então, como uma proposta transformadora, capaz 

de desafiar essas estruturas, promovendo uma educação que reconheça e 

valorize a diversidade cultural e histórica dos povos. Esse movimento decolonial 

busca não apenas repensar as práticas pedagógicas, mas também transformar 

a própria estrutura educacional, propondo um rompimento com a lógica 

colonizadora. Como sugere Gomes (2017, p. 45), "é fundamental que as práticas 

educativas problematizem os sistemas de dominação e reconheçam o valor dos 

saberes historicamente subalternizados”. 

Conforme proposto por autores como Walter Mignolo (2007) e Aníbal 

Quijano (2005), o conceito de decolonialidade desafia a colonialidade do poder, 

do saber e do ser. Em especial, a colonialidade do saber aponta para a imposição 

de epistemologias ocidentais que desvalorizam e subjugam outros modos de 

conhecimento, promovendo um currículo padronizado que reforça desigualdades 

e hierarquias sociais. Nesse sentido, a pedagogia decolonial propõe não apenas 

uma reestruturação curricular, mas também uma metodologia de ensino que 

respeite e incorpore os saberes locais e ancestrais, valorizando, por exemplo, as 

histórias, as culturas e os modos de viver de comunidades indígenas e 

quilombolas (Quijano, 2005). 

Candau (2008, p. 78) pontua que “a interculturalidade crítica é uma 

perspectiva que vai além da tolerância e do respeito superficial à diversidade; ela 



63  

busca transformar as relações de poder e promover a justiça social”. Essa 

perspectiva destaca a necessidade de uma educação que não seja meramente 

multicultural, mas que promova a reflexão crítica e a mudança estrutural. Para 

ela, a educação intercultural deve se articular com a pedagogia decolonial, 

propondo práticas que desafiem as lógicas de exclusão e dominação e 

promovam a autonomia dos sujeitos, suas culturas e conhecimentos. 

Gomes (2017) reforça essa visão, afirmando que uma pedagogia 

decolonial deve promover a desconstrução das hierarquias de saber, valorizando 

a diversidade epistêmica e reconhecendo a importância das experiências e 

identidades culturais dos estudantes. A autora assevera que a presença de uma 

perspectiva decolonial no espaço educativo possibilita que sujeitos 

historicamente marginalizados, como negros e indígenas, tenham suas vozes e 

conhecimentos reconhecidos, garantindo uma educação que respeite a 

pluralidade e a identidade cultural dos estudantes. 

O campo da decolonialidade na educação destaca, portanto, a 

importância de promover uma pedagogia que transcenda o simples acesso ao 

conhecimento escolar e promova o reconhecimento e a valorização das 

identidades culturais de todos os sujeitos. Precursor de uma educação 

emancipadora e crítico das estruturas opressivas, Freire (2002, p. 52) afirma que 

“não há educação neutra”. Em uma perspectiva decolonial, a educação deve ser 

vista como uma prática política e cultural, que questiona as estruturas coloniais 

e promove a autonomia dos povos. 

A pedagogia decolonial também propõe um repensar da própria figura do 

educador. Segundo Walsh (2013), o educador decolonial é aquele que atua 

como mediador de saberes e que reconhece seu próprio papel na manutenção 

das hierarquias coloniais. Esse educador é convidado a refletir criticamente 

sobre sua prática, buscando construir um ambiente de aprendizagem que 

respeite e promova a diversidade epistemológica. Walsh (2013) defende que a 

prática pedagógica decolonial requer uma escuta ativa, uma abertura para 

aprender com os saberes locais e uma disposição para romper com o 

academicismo e a tecnocracia que frequentemente caracterizam a educação 

formal. 

Outro ponto importante da pedagogia decolonial é a valorização do 

contexto histórico e social de cada comunidade. Isso significa que os conteúdos 



64  

e as metodologias de ensino devem dialogar com as realidades e necessidades 

dos estudantes, promovendo uma educação contextualizada e significativa. 

Segundo Walsh (2013 p. 23), “uma educação decolonial é aquela que se 

preocupa em conhecer, respeitar e aprender com os saberes e práticas dos 

povos originários, promovendo uma relação de diálogo e reciprocidade”. Essa 

abordagem valoriza a diversidade cultural e fomenta o engajamento e a 

participação ativa dos estudantes em seu processo de aprendizagem. 

Além disso, a pedagogia decolonial critica a concepção de neutralidade 

do conhecimento, que tende a ocultar as relações de poder presentes na 

produção e transmissão de saberes. Em seu estudo sobre colonialidade, Walsh 

(2013, p. 31) afirma que “a neutralidade acadêmica é uma falácia, pois todo saber 

é produzido a partir de um lugar e de uma posição de poder”. Esse 

posicionamento revela a importância de uma educação receptiva à diversidade, 

que questione as bases das estruturas de saber dominantes e reconheça os 

contextos de opressão que sustentam a produção acadêmica ocidental. 

Em suma, a pedagogia decolonial propõe uma transformação profunda do 

sistema educacional, desafiando as estruturas coloniais e promovendo uma 

educação que respeite e valorize a diversidade cultural e epistemológica dos 

povos. Defendida por autores como Gomes (2017), Candau (2008) e Walsh 

(2013), a perspectiva educacional propõe um rompimento com a hegemonia 

ocidental e uma valorização dos conhecimentos locais e ancestrais, contribuindo, 

assim, para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. A pedagogia 

decolonial se apresenta, portanto, como um movimento de resistência e 

emancipação, que reconhece a importância de uma educação plural e crítica, 

fundamentada no respeito aos saberes e às identidades culturais de todos os 

povos. 

 

2.3.2 As relações étnico-raciais e a produção de saberes 

 

A produção de saberes em contextos de diversidade étnico-racial 

apresenta desafios e oportunidades únicas, especialmente quando se considera 

a centralidade das relações étnico-raciais na construção das identidades e na 

valorização dos saberes marginalizados. No Brasil, as heranças coloniais 

estabeleceram desigualdades e hierarquias raciais profundamente enraizadas. 



65  

Nesse cenário, a construção de práticas pedagógicas que promovam a equidade 

e a valorização dos saberes de grupos étnico-raciais historicamente oprimidos 

torna-se essencial para uma educação crítica e inclusiva. Segundo Gomes 

(2003, p. 27), “a educação para as relações étnico-raciais implica o 

reconhecimento da diversidade cultural e a desconstrução dos preconceitos e 

discriminações que ainda permeiam a sociedade brasileira”. 

A educação para as relações étnico-raciais é um campo de luta por uma 

educação que respeite e valorize a identidade cultural e racial dos estudantes, 

combatendo a reprodução de preconceitos e contribuindo para a formação de 

uma sociedade mais justa. Em suas discussões, Candau (2008, p. 15) afirma 

que “uma educação intercultural crítica não deve se limitar ao reconhecimento 

da diversidade, mas precisa também questionar e transformar as relações de 

poder desiguais que estruturam as sociedades”. Nessa perspectiva, a 

interculturalidade crítica propõe uma abordagem que vai além da mera 

coexistência pacífica entre diferentes grupos culturais, promovendo o diálogo e 

a transformação social. 

Historicamente, a produção de saberes tem sido marcada pela 

supremacia das epistemologias eurocêntricas, que ignoraram ou deslegitimaram 

os saberes produzidos por grupos indígenas e afrodescendentes. Essa exclusão 

epistemológica reflete o que Aníbal Quijano (2005) conceituou como 

“colonialidade do saber”, ou seja, a predominância de padrões de conhecimento 

ocidentais que desconsideram e marginalizam saberes locais e tradicionais. Para 

o teórico, a colonialidade do saber reforça hierarquias de poder que têm raízes 

no colonialismo e que ainda persistem na estrutura educacional atual. Nesse 

âmbito, desafiar essa colonialidade e promover uma produção de saberes 

plurais, que valorize as perspectivas e as vozes dos sujeitos racializados, é um 

passo fundamental para uma educação verdadeiramente democrática e 

inclusiva. 

Nesse sentido, Gomes (2017) argumenta que o reconhecimento das 

relações étnico-raciais na educação é um componente essencial para a 

construção de uma sociedade democrática e que as práticas pedagógicas 

precisam promover a consciência crítica em relação às desigualdades raciais e 

ao preconceito. Gomes (2017, p. 36) observa que “a superação das 

desigualdades raciais e o enfrentamento do racismo na educação exigem uma 



66  

nova postura dos educadores, uma postura que valorize os saberes tradicionais 

e que combata as práticas discriminatórias”. O currículo deve, pois, ser 

repensado de forma a incluir e valorizar a história e a cultura de povos indígenas 

e afro-brasileiros nas escolas, rompendo com uma narrativa que frequentemente 

os coloca à margem da sociedade. 

A produção de saberes em um contexto de relações étnico-raciais implica 

também uma transformação dos papéis tradicionais de professor e aluno, porque 

a inclusão de saberes marginalizados exige que o educador se coloque como 

aprendiz em muitos momentos. Candau (2011) discute a importância da escuta 

intercultural como uma prática pedagógica fundamental, na qual o educador 

deve estar disposto a aprender com as experiências culturais e raciais dos 

estudantes, reconhecendo-os como sujeitos de saberes. A escuta intercultural é 

uma ferramenta que oportuniza a abertura para a diversidade de conhecimentos 

e a construção de um ambiente de aprendizagem verdadeiramente inclusivo 

(Candau, 2011). 

Nessa mesma direção, Walsh (2013, p. 18) reforça a importância de uma 

educação decolonial que privilegie os saberes locais e as epistemologias 

subalternas, argumentando que “a decolonialidade na educação significa 

questionar as bases sobre as quais o conhecimento foi construído e promover o 

reconhecimento e a valorização dos saberes historicamente marginalizados”. A 

perspectiva decolonial alinha-se, então, à educação para as relações étnico-

raciais, uma vez que elas desafiam a estrutura hierárquica dos saberes e 

defendem a valorização das identidades e conhecimentos que foram subjugados 

pelos processos coloniais e pós-coloniais. 

Esses processos de construção do conhecimento permitem a inclusão dos 

saberes afro-brasileiros e indígenas nos currículos escolares e incentivam a 

formação de uma consciência crítica, que é essencial para a promoção da justiça 

social. Ao discutir a educação como prática de liberdade, Freire (1987, p. 26) 

reforça que “não há neutralidade na educação”. Essa perspectiva é essencial 

para compreender o papel da educação na transformação das relações étnico-

raciais, visto que ela nos lembra de que a educação é sempre um ato político. 

Educar para a consciência racial implica adoção de uma postura crítica em 

relação ao currículo e às práticas pedagógicas, promovendo uma educação que 



67  

se comprometa com a luta contra o racismo e com a valorização dos saberes 

subalternos. 

As relações étnico-raciais e a produção de saberes constituem uma área 

fundamental para a construção de uma sociedade que valorize a diversidade e 

promova a equidade. A partir da valorização dos saberes dos povos indígenas e 

afrodescendentes, uma pedagogia baseada nas relações étnico-raciais e na 

interculturalidade crítica pode criar espaços de aprendizagem que promovam o 

respeito mútuo e o reconhecimento das múltiplas identidades e culturas 

presentes no Brasil. A partir das discussões delineadas nesta pesquisa, 

compreende-se que uma educação inclusiva e transformadora deve ir além da 

tolerância à diversidade, promovendo uma postura ativa e crítica contra as 

práticas discriminatórias, abrindo espaço para uma produção de saberes 

verdadeiramente plural. 

 

2.3.3 Práticas de educação patrimonial: a experiência da ancestralidade 

 

A educação patrimonial é compreendida como uma abordagem educativa, 

que visa à preservação, valorização e transmissão de bens culturais e 

identitários, adquirindo relevância especial em contextos que destacam a 

ancestralidade e os saberes tradicionais. Essa perspectiva educativa reconhece 

o patrimônio cultural como um conjunto de bens materiais e um processo 

dinâmico de construção identitária e de transmissão de memórias. Para Tolentino 

(2015, p. 52), "a educação patrimonial surge como um meio de reconexão com 

a ancestralidade, possibilitando que indivíduos e comunidades reconheçam e 

valorizem seus legados históricos e culturais". 

A perspectiva da educação patrimonial transcende a simples preservação 

de monumentos e sítios históricos. Ela está relacionada à formação de sujeitos 

conscientes e críticos, que são capazes de compreender a importância de sua 

herança cultural e de participar ativamente de sua preservação e renovação. 

Tolentino (2017) destaca que a educação patrimonial deve estar enraizada no 

respeito aos saberes tradicionais e locais, que constituem os elementos vivos do 

patrimônio cultural. Para ele, o envolvimento das comunidades nesse processo 

permite que o patrimônio não seja visto como uma memória estática, mas como 

algo vivo e enraizado nas práticas cotidianas e nas dinâmicas sociais. 



68  

Uma das principais contribuições para o entendimento da educação 

patrimonial em contextos latino-americanos é oferecida por Cusícanqui (2016, p. 

29), que analisa o conceito de "memória subalterna" como uma forma de 

resistência contra o apagamento de saberes e práticas ancestrais. A autora 

argumenta que o reconhecimento da ancestralidade na educação patrimonial é 

fundamental para a construção de uma identidade coletiva e para a valorização 

dos conhecimentos que foram sistematicamente marginalizados pela 

colonialidade.  

De acordo com Cusícanqui (2016, p. 29), "a educação patrimonial deve 

transcender as fronteiras da cultura hegemônica e resgatar as histórias e práticas 

de resistência das comunidades tradicionais”. Sua abordagem propõe uma 

educação patrimonial que seja decolonial, isto é, que rompa com a perspectiva 

eurocêntrica de patrimônio e valorize as memórias e os saberes locais como 

elementos centrais para a construção identitária. 

Nesse sentido, a educação patrimonial tem o potencial de fortalecer a 

identidade cultural e a sensação de pertencimento, especialmente entre jovens 

e crianças. Segundo Martinez (2018, p. 74), "as práticas de educação patrimonial 

que incluem a perspectiva da ancestralidade estimulam uma compreensão mais 

profunda e afetiva do patrimônio, que vai além da preservação de objetos e 

monumentos e se foca na continuidade dos saberes e valores culturais". Tal 

consideração reforça a importância de uma abordagem que promova o diálogo 

entre as gerações, de modo que os jovens compreendam a riqueza e a 

diversidade de seu patrimônio cultural e se tornem agentes de sua preservação 

e continuidade. 

Como elemento fundamental na educação patrimonial, a ancestralidade 

possibilita a valorização dos saberes indígenas, afrodescendentes e locais, que 

foram historicamente silenciados e marginalizados. Nessa perspectiva, 

Cusícanqui (2016) sugere que a educação patrimonial deve ser compreendida 

como um processo insurgente, que se propõe a recuperar as vozes subalternas 

e a oferecer uma visão ampliada da história e da cultura. Para Cusícanqui (2016, 

p. 36), essa prática educativa "é uma ferramenta de resistência que fortalece a 

autonomia das comunidades ao oferecer-lhes os meios para entender e celebrar 

suas próprias histórias". A Figura 19 traduz essa mensagem de vaolorização dos 

povos originários. 



69  

 

Figura 19 – Laços da ancestralidade 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Por meio de práticas como visitas a sítios históricos, oficinas de artesanato 

tradicional, contação de histórias e festividades culturais, a educação patrimonial 

permite que os participantes se conectem com suas raízes e fortaleçam a 

memória coletiva. Segundo Tolentino (2019, p. 28), "essas práticas promovem 

um tipo de aprendizagem que não é apenas cognitivo, mas também afetivo e 

experiencial, proporcionando uma conexão direta com os elementos culturais e 

históricos que compõem o patrimônio". Essa abordagem experiencial da 

educação patrimonial reforça a importância do vínculo emocional com o 

patrimônio, de modo que ele não seja percebido apenas como algo do passado, 

mas como parte ativa do presente e do futuro. 

Além disso, a educação patrimonial fundamentada na ancestralidade 

pode promover uma visão crítica e reflexiva sobre a herança cultural, ao convidar 

os indivíduos a questionarem as narrativas hegemônicas e a reconhecerem a 



70  

pluralidade de histórias e experiências que compõem o patrimônio cultural. 

Cusícanqui (2016, p. 33) argumenta que a "pedagogia do patrimônio" é uma 

maneira de desafiar as versões oficiais da história, propondo uma "arqueologia 

da memória" que revela as camadas ocultas e esquecidas do passado coletivo. 

Essa perspectiva crítica posibilita que a educação patrimonial seja um 

instrumento de emancipação cultural, na medida em que valoriza as tradições 

locais e desestabiliza as narrativas centralizadoras. 

Em suma, a educação patrimonial que incorpora a perspectiva da 

ancestralidade desempenha um papel fundamental na valorização da 

diversidade cultural e na construção de uma identidade coletiva que respeite e 

celebre as raízes históricas e culturais das comunidades. Ao promover o diálogo 

entre gerações, a recuperação de saberes subalternos e o questionamento das 

narrativas hegemônicas, essa prática educativa se revela uma ferramenta 

potente para a resistência cultural e para a preservação da memória viva dos 

povos. Autores como Tolentino (2015) e Cusícanqui (2016) oferecem 

contribuições valiosas para esse campo, defendendo uma abordagem decolonial 

e crítica da educação patrimonial que reconheça e valorize os saberes ancestrais 

como parte integrante da formação identitária e da resistência cultural. 

A compreensão teórica e prática da educação patrimonial, especialmente 

em relação a temas como memória, identidade, cidadania e museus, tem sido 

enriquecida por uma série de contribuições de pesquisadores na área. Entre os 

principais referenciais desse campo, as obras de Florêncio (2014) se destacam 

ao discutir as diretrizes conceituais da educação patrimonial. Ela ressalta a 

relevância da memória coletiva, da identidade e da participação cidadã na 

preservação do patrimônio cultural.  

Por outro lado, Simone Scifoni (2017) e Sandra Pelegrino (2006) abordam 

os desafios enfrentados pela educação patrimonial, sublinhando a importância 

de uma abordagem participativa que valorize as diferentes perspectivas das 

comunidades envolvidas. Além disso, Átila Tolentino (2016) apresenta uma visão 

decolonial sobre a educação patrimonial, questionando os discursos 

hegemônicos e promovendo a valorização da diversidade cultural e histórica. 

Esses referenciais ajudam a ampliar a compreensão da educação 

patrimonial, facilitando a desconstrução de discursos hegemônicos. As 

propostas apresentadas enriquecem a prática educativa nesse campo, com o 



71  

objetivo de formar uma sociedade mais crítica e consciente em relação ao 

patrimônio cultural. A intervenção cultural foi elaborada com base na perspectiva 

freiriana da educação patrimonial, que reconhece o sujeito como um ser ativo e 

defende que as ações devem ser desenvolvidas de maneira dialógica, 

transversal e coletiva. 

Para que qualquer ação ou projeto seja implementado efetivamente, é 

necessário que esteja comprometido com a identificação e o fortalecimento dos 

vínculos entre as comunidades e seu patrimônio cultural, promovendo a 

participação social em todas as etapas do processo de preservação desses bens 

(Iphan, 2014). Isso significa que, nas iniciativas educacionais, o patrimônio 

cultural não deve ser tratado como algo pré-definido, com um valor absoluto e 

inquestionável, esperando apenas que o indivíduo o aceite como parte de sua 

herança. Pelo contrário, é fundamental que o patrimônio seja entendido “como 

um elemento social inserido nos espaços de vida dos sujeitos, que dele se 

apropriam, deve ser tratado, nas práticas educativas, levando em conta a sua 

dimensão social, política e simbólica” (Tolentino, 2016, p. 47). 

O Iphan (2014) define a educação patrimonial como um conjunto de 

processos educativos, tanto formais quanto informais, focados no patrimônio 

cultural e apropriados socialmente como instrumentos para compreender a 

história e a cultura nas suas diversas manifestações. O objetivo é favorecer o 

reconhecimento, a valorização e a preservação desse patrimônio, sempre 

priorizando a construção de conhecimento de maneira democrática e 

colaborativa, por meio da participação ativa das comunidades detentoras e 

criadoras de suas referências culturais. 

A Educação Patrimonial constitui-se de todos os processos educativos 
formais e não formais que têm como foco o patrimônio cultural, 
apropriado socialmente como recurso para a compreensão sócio-
histórica das referências culturais em todas as suas manifestações, a 
fim de colaborar para seu reconhecimento, sua valorização e 
preservação. Considera-se, ainda, que os processos educativos 
devem primar pela construção coletiva e democrática do 
conhecimento, por meio da participação efetiva das comunidades 
detentoras e produtoras das referências culturais, onde convivem 
diversas noções de patrimônio cultural (Iphan, 2017, p. 1). 
 

No campo dos Direitos Humanos, pensar a diversidade implica considerar 

as múltiplas formas de ser e existir no mundo, especialmente aquelas que 

historicamente foram invisibilizadas ou subalternizadas. A pessoa idosa, 



72  

enquanto sujeito de direitos, integra esse campo da diversidade que demanda 

reconhecimento, escuta e valorização, uma vez que 

 

os saberes populares, tradicionalmente transmitidos pelas gerações 
mais velhas, são fontes legítimas de conhecimento e formas de 
expressão cultural que precisam ser preservadas e valorizadas como 
patrimônio imaterial da humanidade (Rotondano, 2010, p. 82). 

 

Nesse sentido, muitas vezes transmitidos oralmente por meio de práticas 

cotidianas e relações comunitárias, os saberes dos idosos são parte viva do 

patrimônio imaterial e devem ser resguardados não apenas por sua dimensão 

cultural, mas por seu potencial educativo e formador de identidades. A proteção 

e valorização desses saberes se inscrevem como um imperativo ético no âmbito 

dos Direitos Humanos, porque reconhecem os idosos como detentores de 

conhecimentos essenciais à história e à continuidade cultural de suas 

comunidades. 

Na perspectiva de uma educação comprometida com os Direitos 

Humanos, com a justiça social e com a memória coletiva, torna-se urgente 

construir práticas pedagógicas que dialoguem com os sujeitos idosos e com suas 

contribuições para a identidade e o pertencimento comunitário. Rotondano 

(2010, p. 95) argumenta que "a educação patrimonial deve se constituir como 

um espaço dialógico, no qual diferentes gerações possam compartilhar 

experiências e ressignificar os sentidos da cultura e da identidade".  

Nesse contexto, os idosos não devem ser vistos como meros objetos de 

cuidado ou lembrança, mas como protagonistas ativos na produção e 

transmissão do patrimônio cultural. Incorporar suas vozes ao currículo escolar, 

às práticas comunitárias e aos projetos educativos é reconhecer que a 

diversidade etária é dimensão fundamental para a construção de uma sociedade 

mais plural, democrática e enraizada em seus territórios de vivências.  

A formalização da pesquisa por meio do Comitê de Ética em Pesquisa da 

Universidade Estadual de Goiás (CEP/UEG), por meio da submissão do projeto 

de pesquisa na Plataforma Brasil não aconteceu inicialmente por problemas 

técnicos da plataforma que de forma oficial (via declaração) assumiu o problema 

técnico ocorrido. A primeira tentativa de cadastro da pesquisa ocorreu ainda em 

2023, no entanto por questões técnicas não resolvidas, não foi possível dar 



73  

continuida a proposição, pois a plataforma continuou não permitindo edição. 

Diante deste entrave que estava impossibilitando a continuidade da 

pesquisa, foi construido um outro caminho e todas as fontes utilizadas foram 

somente do acervo público da Vila Esperança e da Escola Pluricultural Odé 

Kayodê. Os responsáveis pela instituição emitiram um termo de autorização de 

uso, que apresento em anexo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



74  

3 EDUCAÇÃO PATRIMONIAL E O PROJETO ANCESTRALIDADE NA 

ESCOLA PLURICULTURAL ODÊ KAYODÊ 

 

O projeto Ancestralidade busca a valorização das 
nossas raízes, aqueles que vieram antes de nós, os 
nossos ancestrais. E quem temos de mais próximo 
nesta árvore genealógica são os vovôs e vovós. 
Avós que são fonte de sabedoria, de história. 
Durante todo o ano mas, principalmente no mês de 
março, acontece uma série de atividades como 
visitas, pesquisas e a Festa dos Avós, onde todos 
se reúnem no circo da Vila para ouvir um “causo”, e 
seguimos para aldeia onde é servido um almoço 
com comidas típicas da ancestralidade goiana, que 
permeia a memória afetiva de cada um,  escutamos 
as cantorias e dançamos um forrózinho com os 
nossos vovôs. Esse projeto traz como base os 
valores civilizatórios africanos, reconhecendo a 
ancestralidade, como cosntrução das nossas 
identidades, individual e coletiva (Escola 
Pluricultural Odé Kayodê, 2021, p. 36). 

 

O projeto Ancestralidade celebra as raízes e conhecimentos transmitidos 

pelos avós, promovendo atividades que unem memória, cultura e afeto. Inspirado 

nos valores civilizatórios africanos, valoriza a ancestralidade como fundamento 

da identidade individual e coletiva, fortalecendo os vínculos entre gerações. 

Nesse contexto, este capítulo tem como objetivo apresentar e analisar o 

desenvolvimento do projeto Ancestralidade e os Saberes-Fazeres dos Avós, que 

é realizado no âmbito da Odé Kayodê, como experiência concreta e significativa 

de educação patrimonial crítica, fundamentada na ancestralidade, na oralidade 

e na valorização dos saberes comunitários. O projeto foi concebido e 

implementado de forma colaborativa e mobiliza linguagens artísticas, afetivas e 

identitárias como caminhos de reconhecimento, pertencimento e resistência, 

reafirmando a centralidade da memória e da cultura como direito e como potência 

educativa. 

A proposta do projeto se articula com os princípios que orientam a prática 

pedagógica da Odé Kayodê: a valorização das matrizes africanas e indígenas 

que compõem a identidade brasileira, a construção de uma pedagogia 

pluricultural e a defesa de uma escola comprometida com os povos e com os 

territórios historicamente subalternizados. Nesse contexto, a ancestralidade é 

entendida como herança simbólica ou memória do passado, sendo força vital no 



75  

presente, que orienta o fazer pedagógico, estabelece vínculos intergeracionais e 

reafirma a dignidade das narrativas que resistiram ao apagamento colonial. 

A primeira seção do capítulo dedica-se à descrição do projeto, destacando 

suas práticas centrais: rodas de conversa com os avós, escutas sensíveis, 

releituras artísticas, performances, cantigas, culinárias e outras formas de 

transmissão oral e sensorial de saberes. São práticas que promovem um 

mergulho nas histórias de vida das famílias, ativando as memórias dos mais 

velhos como fontes legítimas de conhecimento e identidade, conforme destacam 

autores como Bosi (2003) e Tolentino (2016). 

Em seguida, são discutidas as experiências vividas pelas crianças, 

educadores e famílias durante a execução do projeto, evidenciando como a 

presença dos avós no cotidiano escolar mobiliza afetos e ressignifica o processo 

de ensino e aprendizagem. A escola torna-se espaço de reencantamento e de 

revalorização daquilo que, muitas vezes, é desprezado pelos currículos 

escolares convencionais: os saberes da vida, os gestos cotidianos, as histórias 

contadas à beira do fogão ou nas varandas das casas. 

Além disso, este capítulo busca evidenciar como o projeto se ancora nos 

fundamentos de uma educação patrimonial decolonial, na medida em que 

questiona os modelos hegemônicos de patrimônio, que são centrados em 

monumentos, datas e heróis oficiais, propondo o reconhecimento das memórias 

subalternizadas, dos corpos-memória e dos saberes ancestrais como bens 

culturais vivos. Nesse sentido, o projeto dialoga com os aportes teóricos de 

Cusícanqui (2016), Walsh (2013) e Gomes (2017) ao promover práticas 

educativas que desafiam a colonialidade do saber, do ser e do poder. 

Ao longo do capítulo, são apresentados registros das ações do projeto, 

em forma de falas, imagens, produções textuais e artísticas, as quais ilustram a 

riqueza simbólica e pedagógica da iniciativa. Esses registros não apenas 

documentam as vivências, mas também reafirmam a importância de um fazer 

pedagógico comprometido com a escuta, com o cuidado e com a construção 

coletiva da memória. 

Em sua totalidade, o capítulo reafirma o projeto Ancestralidade como uma 

proposta de resistência educativa e de valorização dos conhecimentos familiares 

e populares, que contribuem para a formação de sujeitos críticos, conscientes de 

suas origens e que pertencem a um território de luta, beleza e dignidade. Ao 



76  

reconhecer os avós como guardiões da memória, o projeto fortalece laços 

comunitários e afirma a escola como um espaço vivo de preservação e criação 

cultural. 

A educação patrimonial é uma prática educativa que visa à preservação e 

valorização dos bens culturais, tanto materiais quanto imateriais, 

desempenhando um papel crucial na formação de uma consciência social 

voltada para o reconhecimento e respeito das heranças culturais. Ao conectar a 

sociedade ao seu patrimônio, esta modalidade educativa promove uma reflexão 

sobre o passado, o presente e o futuro, fornecendo uma base sólida para a 

construção de identidades coletivas. 

A cultura é entendida como um conjunto de práticas, saberes e valores 

transmitidos ao longo do tempo. Desde monumentos históricos, artefatos e 

edifícios até as tradições orais, festividades e saberes populares, tudo isso 

constitui o patrimônio cultural de uma comunidade. A educação patrimonial surge 

como um meio de aproximar as gerações desse legado, ajudando a 

compreender não apenas o valor estético ou histórico dos bens culturais, mas, 

principalmente, o significado social que eles possuem.  

O Projeto Ancestralidade é um conceito profundamente enraizado nas 

culturas tradicionais ao redor do mundo, representando a conexão entre os vivos 

e seus antepassados. Em muitas culturas ancestrais, os antepassados não são 

apenas figuras do passado, mas forças vivas e atuantes que influenciam 

diretamente no presente, orientando e protegendo as gerações atuais. Para as 

culturas africanas, a ancestralidade é um elo que também nos conecta aos 

grandes ancestrais: terra, água, ar e fogo. Esses elementos representam a 

continuidade da vida e a presença dos que vieram antes de nós.  

Nessa perpectiva, a Vila Esperança inicia o ano com a Festa dos Avós, 

um evento que simboliza o princípio, a origem. Essa celebração ressoa um longo 

período de preparação, no qual é vivenciado intensamente conexão entre 

passado, presente e futuro. Os avós, bisavós e antepassados são 

homenageados, trazendo à tona a riqueza da ancestralidade. Essa força se 

manifesta nos mitos de origem, na herança indígena e africana e na cultura 

popular expressa em diversas formas como artesanato, narrativas e músicas. A 

participação das famílias, cresce a cada ano, tornando-se um momento de união 

e resgate cultural. 



77  

 

Quando vejo o meu vovô 
Que é pai do meu papai 
Penso que há um tempo atrás 
Ele era o que eu sou 
Agora sou criança 
E o vovô também já foi 
A vida é uma balança 
Ontem, hoje e depois (Derdyk; L. Tatit; P. Tatit, 2005). 

 

O ser humano está inserido no tempo, que é formado por eventos 

passados e presentes – a História. O passado não é algo estático, mas sim um 

legado vivo que influencia o presente. A consciência desse passado e sua 

importância na construção do agora são elementos essenciais na formação de 

nossa identidade. Essa vivência contribui significativamente para a formação das 

crianças. Reconhecer e celebrar a dignidade, a beleza e a sabedoria dos avós 

fortalece a memória e a identidade dos descendentes, proporcionando 

segurança e pertencimento. A herança dos avós representa uma forma de 

imortalidade coletiva, uma memória viva que se fortalece ao longo das gerações. 

O resgate dessa imagem positiva dos ancestrais confronta o estigma da 

escravidão e reafirma a importância da ancestralidade. Para todos os povos, 

essa conexão tem um significado profundo. No Brasil, em especial, ela é 

essencial, pois nossa formação é resultado da confluência de heranças 

africanas, indígenas e ocidentais. Compreender esse passado nos ajuda a 

entender quem somos, como sentimos e de onde vêm nossas múltiplas 

influências culturais. 

Desenvolvido na Vila Esperança, o Projeto Ancestralidade busca 

fortalecer essa consciência tanto nas crianças quanto nos adultos. Ele reforça a 

percepção do ciclo da vida: a criança cresce, torna-se adulta, envelhece e, por 

fim, transforma-se em ancestral. Esse reconhecimento fortalece o compromisso 

coletivo com a memória e a identidade do povo. Esquecer essa conexão é cortar 

nossas raízes e perder nossa essência. Manter viva a ancestralidade é garantir 

que nossa história continue pulsante, guiando-nos com força e sabedoria para o 

futuro. 

 

 



78  

3.1 Conhecendo o projeto “Ancestralidade”: Histórias, músicas, 

performances e outras formas artísticas 

 

No Espaço Cultural Vila Esperança, a simbologia do início de um novo 

ciclo começa com o reconhecimento e as bênçãos dos mais velhos, 

evidenciando uma perspectiva onde a ancestralidade é essencial para o 

desenvolvimento humano e social. A proposta do projeto é promover, em um 

processo intergeracional com crianças, jovens, adultos e idosos, uma 

compreensão coletiva e integrada do ciclo da vida. Esse ciclo é representado 

pela transformação gradual de cada indivíduo, desde a infância, passando pela 

fase adulta, até a velhice e a ancestralidade, ressignificando a relação entre 

passado, presente e futuro na formação identitária e cultural (Silva, 2018). 

Ao colocar a força ancestral como um elemento ativo e presente na 

construção das identidades, o projeto reforça a importância de uma consciência 

histórica e social em que o presente dialoga com a memória e as vivências dos 

que vieram antes. Nesse sentido, o PPP da Escola Pluricultural Odé Kayodê 

(2021) destaca que a noção de coletivo é fundamental na antropologia da 

ancestralidade e das culturas, porque nos conecta ao sentimento de 

pertencimento a uma família, povo e, por extensão, à ecologia planetária. Isso 

nos faz perceber que somos parte integrante de um sistema maior e 

interconectado. Assim, o Espaço Cultural Vila Esperança se coloca como um 

lugar de encontro, onde a transmissão de valores e conhecimentos ocorre de 

forma natural e significativa, e onde a conexão com a ancestralidade promove 

um sentido de continuidade e pertencimento. 

Esquecer essa ligação com a ancestralidade, por outro lado, é 

comprometer a coesão cultural e social da comunidade. Como aponta Freire 

(2002, p. 88), "negar o passado e a história é abrir mão das raízes que nos 

constituem, criando uma desconexão perigosa entre as gerações". No contexto 

do Espaço Cultural Vila Esperança, tal esquecimento implicaria o 

enfraquecimento da identidade coletiva e a criação de lacunas que 

comprometem o desenvolvimento pleno de cada indivíduo, que se forma na 

confluência entre história pessoal e herança cultural. 

Portanto, o projeto proposto pelo Espaço Cultural Vila Esperança revela 

um entendimento profundo sobre o papel da ancestralidade e da memória 



79  

coletiva como elementos estruturantes para a construção de uma identidade 

forte e consciente. A prática cultural no espaço possibilita a valorização de cada 

fase do ciclo da vida, promovendo a responsabilidade histórica e social, essencial 

para a coesão e a integridade cultural da comunidade. 

 

Igba kan nlo 
Igba kan nbo 
Ojo nbori ojo 
Ero iwaju nlo 
Ero eyin ntele 
 
Um tempo está partindo, 
Outro está chegando 
Um dia vai e outro vem 
Os de frente – os velhos,  
estão indo 
Os de trás – os jovens,  
os estão seguindo 
dando-lhes continuidade. 
                (Oriki Iorubá, s/d). 

 

O projeto Ancestralidade é promovido pela Vila Esperança e se baseia na 

valorização e revitalização das práticas culturais tradicionais e reorganizadas 

que emergem das vivências cotidianas da comunidade. Como afirma Canclini 

(1998), as tradições culturais são dinâmicas, continuadamente reelaboradas, e 

não apenas preservadas como um patrimônio estático. No contexto do projeto, 

essa dinâmica é visível nas diversas formas de expressão artística: histórias, 

músicas, performances e outras práticas culturais, que permitem aos 

participantes se reconhecerem como agentes ativos na construção e renovação 

de suas próprias identidades culturais. 

A música, a dança e a culinária são centrais nesse processo, funcionando 

como pontos de encontro e reconhecimento. Cada prática se transforma em uma 

experiência de reconexão com a própria identidade, devolvendo aos 

participantes o sentido de pertencimento e legitimando-os como protagonistas 

de sua herança cultural. Como observa Hall (2006, p. 42), "a identidade cultural 

não é algo fixo, mas se constrói e se reconstrói a partir das experiências e 

vivências compartilhadas”. No projeto Ancestralidade, as crianças e suas 

famílias têm a oportunidade de experimentar e expressar o que são, de maneira 

autêntica e colaborativa.  

As vivências proporcionadas pelo projeto desempenham um papel 



80  

importante na formação das identidades dos participantes, especialmente nas 

crianças, que, a partir dessas experiências, encontram pontos de referência para 

se constituírem enquanto indivíduos e membros de um coletivo. A relação entre 

cultura e identidade, segundo Silva (2000), é construída a partir da interação com 

símbolos, histórias e práticas culturais transmitidas pelas gerações.  

No projeto Ancestralidade, os participantes revivem esses símbolos e 

práticas, retomando os saberes e fazeres de suas famílias, resgatando as 

heranças culturais dos avós e descobrindo talentos e habilidades que muitas 

vezes foram passados de geração em geração. A Figura 20 demonstra a oficina 

de tecelagem com a vó Geralda. 

 

Figura 20 – Oficina de Tecelagem com a Vó Geralda 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2008) 

 

Realizada na Vila Esperança em Goiás, a Oficina de Tecelagem é um 

espaço de valorização dos saberes ancestrais e de fortalecimento da memória 

coletiva quilombola. Por meio da arte de tecer, Vó Geralda (foto) transmite 

técnicas tradicionais e histórias, que entrelaçam passado e presente, revelando 

a importância do trabalho manual como expressão cultural e resistência. A 

atividade transforma o ato de tecer em um gesto de pertencimento, em que cada 

fio carrega a identidade, a criatividade e a força da comunidade da Vila 

Esperança. As Figuras 21, 22 e 23 revelam, respectivamente, a oficina de 



81  

culinária “Delícias de vó”, a oficina de crochê e Oficina de modelagem em barro, 

em que as crianças aprendem praticando e de maneira lúdica. 

 
Figura 21 – Na casa da Vó Ideides, aprendendo a fazer biscoito 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Figura 22 – Fazendo crochê na escola com a Vovó  

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2008) 

 



82  

Figura 23 – Oficina de modelagem em barro com o artista ceramista Samuel 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Outra atividade importante desenvolvida na Vila Esperança é a contação 

de história pelos avós.  A Figura 24 demonstra esse momento com a vó Lucíola, 

na Educação Infantil. Já as Figuras 25 a 38 apresentam as avós na escola. 

 

Figura 24 – Vó Lucíola contando história na escola  

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 



83  

Figura 25 – Avós no dia-a-dia da escola: vó Amália 

 Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025)  

 
 

Figura 26 – Vó Lucíola no Bom Dia 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



84  

Figura 27 – Vó Ana e suas netas participando do Bom Dia 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 
 

Figura 28 – Vó Sônia e sua neta Marina: inspiração de amor 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



85  

Figura 29 – Vó Ana preparando “comida de vó” para o lanche na Escola 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 
 

Figura 30 – Vó Branca participando da Roda do Bom Dia 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



86  

 

Figura 31 – Vó Heloísa: conversa sobre educação intergeracional 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Figura 32 – Vó Belô no Bom Dia 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



87  

Figura 33 – Vó Maria Luzimar servindo almoço na escola 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

  
 
 
 

Figura 34 – Vó Sirlene preparando comida de vó para o lanche da Odé Kayodê 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



88  

Figura 35 – Vó Regina no Bom Dia 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 
 

 

Figura 36 – Vó Sirlene e sua filha Daniela preparando comida de vó 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



89  

Figura 37 – Vó Jesa participando da Roda do Bom Dia 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 
 

 

Figura 38 – Vó Arlete em visita na escola 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



90  

A Figura 39 apresenta uma cena que descreve a visita da comitiva 

africana de Mocambique à Vila Esperança. 

 

Figura 39 – Visita de comitiva africana de Moçambique à Vila  

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

As Figuras 40 e 41 ilustra a árvore genealógica produzida pelos alunos 

da Vila. 

 

Figura 40 – Árvores genealógicas produzidas pelas crianças 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



91  

Figura 41 – Exposição de Árvores genealógicas na Festa dos Avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

A Figura 42 e 43 apresentam as Irmãs Gargantas de Ouro cantando e 

encantando na Festa dos Avós. 

 

Figura 42 – Irmãs Gargantas de Ouro em apresentação na Festa dos Avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



92  

Figura 43 – Irmãs Garganta de Ouro e Sr Dito da Sanfona 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

A Figura 44 descreve a alegria de um sanfoneiro participando da Festa 

dos Avós. 

 

Figura 44 – Sanfoneiro na Festa dos Avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



93  

A Figura 45 mostra o momento de dança na Festa dos Avós. É um cenário 

de alegria e amizade entre os participantes. 

 

Figura 45 – Momento dançante na Festa dos Avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

As Figuras 46 e 47 apresentam uma mesa recheada com quitutes feitos 

pelas mãos das avós. 

 

Figura 46 – Mesa de quitutes de vó 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



94  

Figura 47 – Mesa com gostosuras de vó montada coletivamente no dia da 

Festa dos Avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

 

Figura 48 – Exposição de presentes confeccionados pelas crianças para os 

avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



95  

Figura 49 – Presentes para os avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 
 

Figura 50 – Sacolas e lenços para presentear os avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



96  

Figura 51 – Relógios confccionados pelas crianças para presentear os avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

A Figura 51 demonstra relógios confeccionados para presentear os avós. 

Relógios que, para além do tempo cronológico, remetem ao tempo da memória. 

Foram confeccionados utilizando retalhos de tecidos, botões e linhas. Todos os 

objetos que também dialogam com a temática do tempo que transcende 

memórias afetivas. 

 



97  

Figura 52 – Cardápio do banquete de comida de vó 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

 

Figura 53 – Banquete para os avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



98  

Figura 54 – Almoço Banquete para os Avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



99  

Figura 55 – Avós se servindo no almoço da Festa dos Avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Figura 56 – Apresentação de poesia para os avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 



100  

Figura 57 – Circo da Vila no dia da Festa dos Avós – Momento inicial da Festa: 

Saudação 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

As Figuras 56 e 57 ilustram, respectivamente, o momento inicial da Festa 

dos Avós, em que Robson, diretor presidente da Vila Esperança, convida o 

público para saudar toda a ancestralidade e o momento de apresentação e 

homenagem para os avós, com a vocalização de poesia.  

 

Figura 8 – Página do Livro Objeto de Memória 

 
Fonte: Acervo da Vila (2025) 



101  

O projeto Ancestralidade favorece o surgimento de novas formas de 

expressão cultural, estimulando os participantes a reinterpretarem suas tradições 

de maneira criativa. A valorização das práticas culturais locais fortalece a 

autoestima dos indivíduos e contribui para que a comunidade se sinta 

reconhecida em sua pluralidade. Segundo Gagnebin (2006), a memória coletiva 

é continuamente renovada por meio das práticas culturais que fortalecem o 

sentimento de pertença e identidade. Desse modo, ao proporcionar experiências 

que valorizam a cultura viva e em movimento, o projeto reafirma a importância 

de uma educação cultural que empodera a comunidade e incentiva a 

continuidade de suas tradições. 

O projeto Ancestralidade do Espaço Cultural Vila Esperança desempenha 

um papel significativo na reafirmação e revitalização das identidades culturais. 

Assim, ele proporciona experiências e possibilita que os participantes vivam e 

reconstruam suas tradições de maneira ativa. Esse processo fortalece os laços 

com o passado e abre caminho para novas expressões culturais, fazendo da 

identidade cultural um elemento dinâmico e sensível às vivências do presente. 

 

3.2 Identidade e a história de nossos antepassados 

 

A identidade cultural, longe de ser uma característica fixa, é um processo 

dinâmico que se entrelaça com a memória e a história dos antepassados. A partir 

das experiências transmitidas entre gerações, indivíduos e comunidades 

constroem sua própria identidade, nutrida pela herança cultural e pelo sentido de 

pertencimento a uma história comum. Segundo Hall (2006, p. 29), “a identidade 

não é uma essência inata, mas uma construção que se desdobra a partir da 

interação com as práticas e símbolos de um grupo”. Essa construção é 

particularmente significativa quando envolvemos a história dos antepassados, 

pois as memórias e valores herdados compõem um fundamento para o 

sentimento de continuidade entre passado e presente. 

As narrativas e os símbolos que evocam a trajetória dos antepassados 

são essenciais na constituição das identidades. Essas histórias, transmitidas 

oralmente ou registradas, servem de conexão entre diferentes gerações e 

permitem que as pessoas se reconheçam como partes de uma mesma linhagem 

cultural. Como aponta Nora (1984, p. 21), "os lugares de memória são onde o 



102  

passado é reencenado e onde a identidade de uma comunidade é 

constantemente reconstruída". No entanto, esse processo não é meramente uma 

repetição do passado, mas uma reinvenção, onde a história é ressignificada e 

reinterpretada de acordo com os contextos e desafios do presente. 

Ao se reconectarem com a história de seus antepassados, os indivíduos 

se apropriam de um repertório de valores e ensinamentos que os guiam e 

orientam. Halbwachs (2006, p. 112) enfatiza que “a memória é moldada pelo 

grupo e se reflete nos valores e nas práticas culturais que perduram”. Isso reforça 

a ideia de que a história dos antepassados não é apenas uma herança passiva, 

mas um recurso vivo que contribui para a formação de identidades mais seguras 

e bem definidas, em oposição à instabilidade cultural causada pela falta de 

vínculos com o passado. 

É importante considerar como o espaço de transmissão da história familiar 

e comunitária, tais como os encontros familiares, rituais e celebrações, contribui 

para que cada geração resgate e, ao mesmo tempo, atualize essas tradições. 

Para muitos povos, como os povos indígenas e as comunidades 

afrodescendentes, a história ancestral não se restringe a um conjunto de fatos, 

mas envolve práticas, músicas, danças e ritos que continuamente reconstroem 

o passado. Segundo Almeida (2010, p. 78), "a história ancestral para os povos 

tradicionais é parte intrínseca da vida cotidiana, sendo reforçada pelos rituais e 

pela oralidade que asseguram a continuidade cultural". 

Com isso, a história dos antepassados mais do que uma rememoração 

distante, torna-se um elemento central na formação da identidade cultural e 

pessoal. A reconexão com essa história é um ato de fortalecimento, porque 

possibilita que as novas gerações reconheçam seu lugar em uma linha temporal 

que transcende o indivíduo e alcança o coletivo. Esse conhecimento oferece um 

sentido de responsabilidade histórica, em que a preservação e a valorização das 

memórias dos antepassados se transformam em um compromisso com a 

identidade e a coesão cultural da comunidade. 

O processo de construção identitária passa necessariamente pelo 

reconhecimento e valorização das experiências dos antepassados. A história 

ancestral serve como um ponto de ancoragem para as identidades 

contemporâneas, promovendo o sentido de continuidade e pertencimento. Por 

meio desse reconhecimento, a memória coletiva reafirma-se como uma fonte de 



103  

resistência cultural e como um guia para as gerações futuras, que encontram na 

história de seus antepassados uma força capaz de responder aos desafios do 

presente. 

 

3.3 Celebração e herança cultural 

 

As celebrações culturais representam uma manifestação significativa do 

patrimônio cultural, atuando como veículos de transmissão de tradições e valores 

e possibilitando que uma comunidade reafirme suas identidades coletivas. No 

contexto das políticas culturais contemporâneas, a herança cultural é valorizada 

não apenas em seus aspectos materiais, como monumentos e artefatos, mas 

também em seus aspectos imateriais, como as práticas, rituais e celebrações 

que conferem significado às vivências de um grupo. A partir dessa perspectiva, 

o patrimônio imaterial, que inclui festas, danças, músicas e ritos, emerge como 

um elemento essencial para a compreensão da cultura em suas dinâmicas e 

ressignificações (Unesco, 2003). 

As celebrações culturais cumprem uma função central no fortalecimento 

da herança cultural, pois permitem que as comunidades revivam tradições e 

símbolos que moldaram suas identidades. Como observa Hall (2006, p. 43), “as 

identidades culturais são continuamente reconstruídas, não como elementos 

estáticos, mas como práticas dinâmicas que respondem às mudanças no 

contexto social e histórico”. Assim, o patrimônio imaterial não é apenas uma 

recordação do passado, mas uma prática viva e adaptável que se mantém 

relevante, porque permite que as tradições se renovem à medida que são 

transmitidas entre gerações. As celebrações, nesse sentido, oferecem às 

comunidades um espaço no qual o passado se funde com o presente, 

possibilitando novas interpretações e expressões de suas heranças culturais. 

Sob a ótica do patrimônio, as celebrações culturais também 

desempenham um papel crucial na preservação e no fortalecimento das 

identidades culturais. As políticas de preservação do patrimônio, especialmente 

após a Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio Cultural Imaterial da 

Unesco (2003), reconhecem que as festividades e tradições são expressões 

legítimas da cultura, muitas vezes desvalorizadas ou marginalizadas nos 

processos tradicionais de preservação. Segundo Canclini (1998, p. 53), “a cultura 



104  

de um grupo se transforma a partir do momento em que as práticas culturais são 

legitimadas e reconhecidas como patrimônio”. Esse reconhecimento impulsiona 

o orgulho comunitário e confere visibilidade a práticas que muitas vezes estavam 

confinadas a espaços privados, permitindo que o patrimônio cultural imaterial se 

expresse de maneira pública e celebrativa. 

Além disso, as celebrações culturais oferecem um espaço de encontro e 

troca, promovendo a coesão social e o fortalecimento dos laços comunitários. 

Segundo Gagnebin (2006, p. 74), "as celebrações culturais não são apenas um 

retorno ao passado, mas uma reafirmação do presente coletivo, no qual os 

indivíduos se reconhecem como partes de uma mesma tradição". Esse encontro 

entre indivíduos da mesma comunidade, unidos por um passado compartilhado, 

reforça o sentimento de pertencimento e de identidade coletiva. Nas 

celebrações, os indivíduos revivem e ressignificam suas histórias, simbolizando 

um elo entre o patrimônio que receberam dos antepassados e aquele que 

transmitem às futuras gerações. 

 

Figura 59 – Cantando e fiando na Festa dos avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

 

 



105  

Figura 60 – Festa dos avós no Circo da Vila 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Figura 61 – Abençoando a mesa do lanche na Festa dos avós 

 
Fonte: Acervo da Vila Esperança (2025) 

 

Preservar as celebrações como parte do patrimônio cultural envolve 

também desafios, especialmente no que se refere à interferência de agentes 



106  

externos que podem distorcer ou mercantilizar essas tradições. Por exemplo, a 

globalização intensifica o contato entre culturas, mas, ao mesmo tempo, gera 

pressões que podem influenciar as celebrações, adaptando-as às expectativas 

de um público mais amplo e descontextualizado. Segundo Hobsbawm (1983, p. 

7), algumas tradições culturais passam por um processo de "invenção", em que 

certos elementos são acrescentados ou alterados para que a celebração atenda 

a novos interesses. Essa “invenção” pode enriquecer a tradição, mas também 

pode desvirtuar seu significado original, dificultando a preservação da herança 

cultural em seu sentido mais autêntico. 

As celebrações culturais representam, portanto, um espaço de 

negociação constante entre tradição e inovação, passado e presente. Na 

preservação do patrimônio cultural imaterial, é necessário considerar o equilíbrio 

entre a adaptação das tradições e a manutenção de seu significado original para 

a comunidade. Como observa Silva (2000, p. 65), “o patrimônio cultural imaterial 

é aquele que vive e se transforma com as comunidades, mantendo-se relevante, 

mas sem perder a sua essência”. A valorização do patrimônio imaterial nas 

celebrações culturais reforça, então, o vínculo entre identidade, memória e 

pertencimento, permitindo que a herança cultural continue a desempenhar um 

papel vital na vida das comunidades. 

Em suma, as celebrações culturais são fundamentais para a preservação 

e revitalização do patrimônio imaterial, oferecendo um espaço onde as 

identidades culturais são afirmadas, negociadas e transmitidas. Essas práticas, 

ao serem reconhecidas como patrimônio, permitem que as tradições culturais 

sobrevivam e se adaptem, mantendo viva a herança cultural e assegurando sua 

continuidade para as gerações futuras. 

 

3.4 Raízes e rizomas dos ancestrais 

 

As raízes descem fundo, mergulham além do solo que pisamos e 

alcançam o território onde o tempo não é linha, mas rede. São linhas invisíveis 

que se entrelaçam, formando uma teia que nos abraça e nos atravessa, 

conectando-nos aos antepassados que ecoam em cada gesto, em cada silêncio. 

Como rizomas, essas raízes não seguem um único caminho, mas se expandem, 

ramificam-se, multiplicam-se em direções imprevisíveis, fazendo do passado um 



107  

chão fértil, onde a vida sempre ressurge. 

Nessa trama, os ancestrais são presentes que não nos abandonam. Eles 

estão no canto que se entoa em momentos de saudade, no toque que se faz 

carinho nas noites frias, no conselho que surge, intuitivo, quando não há quem 

nos guie. Cada raiz, cada ramificação, carrega a sabedoria dos que vieram antes, 

não como um peso, mas como um chamado suave e insistente que nos lembra 

de quem somos e do que carregamos. 

Os rizomas não conhecem hierarquias, não obedecem a uma ordem 

rígida. Eles se espalham como memória que se derrama, cobrindo os espaços 

vazios, enchendo as lacunas que o tempo e o esquecimento deixaram. Assim, 

nossa ancestralidade é mais do que história; é um território vivo, dinâmico, onde 

as histórias se entrelaçam, se atualizam e se refazem. É uma casa sem paredes 

fixas, onde cada geração constrói e reconstrói as pontes de sua própria 

identidade, alimentada pelo sussurro dos que vieram antes. 

É, pois, nesse lugar rizomático que nos tornamos mais inteiros. Somos 

rizomas de nossos avós, de nossos pais, e de todas as histórias que ecoam em 

nós. Carregamos nas raízes a memória da terra e, nos rizomas, a força para 

espalhá-la ao vento. Somos, então, ancestrais de nós mesmos, navegantes de 

uma linha que se curva, que dança, que faz do tempo uma dança sem começo 

e sem fim, onde cada passo marca uma continuidade que transcende, se 

expande, e se reinventa em cada vida. 

A compreensão da ancestralidade como um processo rizomático oferece 

uma visão ampliada sobre a transmissão cultural e o sentido de pertencimento. 

Diferente de uma linha genealógica rígida, a ancestralidade pode ser 

compreendida como uma rede de conexões múltiplas e descentralizadas, 

semelhantes às raízes e rizomas que se espalham e se interligam no solo, 

formando uma trama de vínculos que transcende as noções convencionais de 

tempo e espaço. A metáfora do rizoma, é especialmente útil para pensar a 

ancestralidade, pois ela representa uma estrutura sem hierarquia e sem centro 

fixo, que se expande de maneira horizontal e descentralizada. Esse conceito 

permite interpretar a ancestralidade não apenas como uma herança linear e fixa, 

mas como uma rede de relações culturais e simbólicas que se renovam 

constantemente, permitindo a construção e a ressignificação das identidades 

coletivas. 



108  

A ancestralidade rizomática implica que os saberes e práticas dos 

antepassados não são simplesmente transmitidos de uma geração para outra de 

maneira vertical, mas circulam de forma não-linear, atravessando diferentes 

temporalidades e espaços. Essa visão está em consonância com a ideia de 

“memória coletiva” proposta por Halbwachs (2006, p. 90), que sugere que as 

memórias culturais se mantêm vivas na medida em que são atualizadas em 

contextos sociais. Halbwachs observa que “a memória coletiva é flexível e 

adaptável, moldada pelas necessidades e valores do presente”. Assim, ao invés 

de uma herança cultural fixa e imutável, a ancestralidade se manifesta como uma 

rede rizomática de memórias e valores que se modificam e se renovam, 

permitindo que cada geração ressignifique o passado à luz de suas próprias 

experiências. 

No contexto das comunidades tradicionais, essa ancestralidade 

rizomática manifesta-se em práticas como a oralidade, os ritos e as celebrações, 

que servem como veículos de transmissão da cultura e da memória. Como 

observa Almeida (2010, p. 75), “a ancestralidade não é apenas uma herança 

recebida, mas uma vivência que se renova e se reconstrói nas práticas 

comunitárias”. Essas práticas possibilitam que o passado seja continuamente 

atualizado e reinterpretado, de modo que a memória dos antepassados não se 

restrinja a uma mera rememoração, mas se transforme em um ato de criação 

cultural. A ancestralidade, nesse sentido, não se reduz à transmissão de um 

conjunto de tradições estáticas, mas envolve uma interação dinâmica entre o 

passado e o presente, em que os saberes ancestrais se adaptam e se expandem 

para responder aos desafios do contexto atual. 

Além disso, a ideia de rizoma também permite compreender a 

ancestralidade como uma conexão entre diversas culturas e identidades. Como 

assinala Geertz (1989, p. 309), as identidades culturais não são entidades 

isoladas, mas são construídas a partir de múltiplos fluxos e trocas culturais que 

desafiam as noções tradicionais de “pureza” cultural. Assim, a ancestralidade 

rizomática nos convida a enxergar os vínculos culturais como uma rede que se 

expande e se enriquece por meio do contato com diferentes tradições e saberes. 

Isso é particularmente relevante em contextos de diáspora e de resistência 

cultural, em que os grupos marginalizados recorrem à ancestralidade como 

forma de resistência e afirmação identitária, mas também como uma fonte de 



109  

renovação e hibridização cultural. 

Outro aspecto fundamental da ancestralidade rizomática é seu potencial 

de fortalecer o sentimento de pertencimento e coesão social. Ao conceber a 

ancestralidade como uma rede de vínculos horizontais, as comunidades são 

encorajadas a enxergar suas raízes de forma mais inclusiva e abrangente. 

Segundo Silva (2000, p. 65), a ideia de “ancestralidade múltipla” permite que 

indivíduos e grupos se conectem a diversos referenciais culturais e espirituais, 

ampliando o entendimento de quem são e de onde vêm. Isso possibilita uma 

identidade que é, ao mesmo tempo, enraizada e aberta a novas influências, uma 

identidade que se expande para além dos limites geográficos e temporais, 

incorporando elementos de diferentes tradições e saberes. 

A ancestralidade rizomática, ao desafiar a visão tradicional de uma 

linhagem linear e fixa, amplia a compreensão da herança cultural, permitindo que 

as comunidades interpretem sua história de forma dinâmica e inclusiva. As raízes 

dos ancestrais, portanto, não são um caminho rígido a ser seguido, mas uma 

rede de possibilidades que se desenha e se redesenha a partir das interações 

sociais, das trocas culturais e das ressignificações do presente. Em última 

análise, essa perspectiva reforça a ideia de que a ancestralidade é um processo 

de criação contínua, em que os indivíduos e as comunidades se apropriam de 

seu passado para construir uma identidade viva e em constante transformação. 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

  



110  

4 COLHENDO OS SABERES E FAZERES: PARTILHA E CONSTRUÇÃO DO 

CATÁLOGO CULTURAL 

 

[...] além de conhecer “textualmente” o outro, 
independentemente do saber científico acerca do 
outro, é preciso poder vincular/compartilhar 
experiências de uns com as experiências dos 
outros, visando a superar o discurso somente 
racional, para que sejam estabelecidos encontros 
que potencializem os saberes, fazeres e afetos, 
constituindo um movimento da comunidade 
educativa que crie alternativas possíveis e 
sensíveis (Carvalho, 2011, p. 307). 

 

Essa epígrafe destaca a importância de uma educação que ultrapasse o 

saber puramente racional e científico, propondo uma relação mais sensível e 

humana entre os sujeitos. Ao valorizar o compartilhamento de experiências e 

afetos, Carvalho (2011) defende uma prática educativa que promova encontros 

verdadeiros, capazes de integrar conhecimentos, vivências e emoções, 

fortalecendo a construção coletiva e transformadora. Este é o foco de elaboração 

do catálogo cultural, ou seja, compartilhar conhecimentos dos nossos ancestrais 

de forma que ele seja reconhecido e interligado a outros saberes. 

O presente capítulo tem como propósito apresentar o processo de 

construção do inventário das referências culturais da comunidade vinculada à 

Escola Pluricultural Odé Kayodê, no contexto do projeto Ancestralidade e os 

Saberes-Fazeres dos Avós. Trata-se de uma etapa que dá continuidade às 

ações desenvolvidas nos capítulos anteriores, sistematizando os conhecimentos 

compartilhados ao longo da experiência educativa e transformando-os em 

produto técnico, coletivo e representativo dos saberes tradicionais, das práticas 

culturais e dos patrimônios vivos da Vila Esperança e de seu entorno. 

O catálogo cultural é aqui concebido não como mero instrumento técnico 

ou burocrático de registro, mas como ato político-pedagógico de valorização da 

memória e da identidade coletiva. Parte do reconhecimento de que a cultura é 

dinâmica, plural e constantemente recriada nas relações sociais, sendo 

essencial a escuta atenta das comunidades que produzem, vivenciam e 

transmitem seus saberes. Como destaca Florêncio (2014), inventariar bens 

culturais implica em respeitar os modos de vida das populações, suas 

cosmologias, suas formas de nomear e significar o mundo. 



111  

Nessa perspectiva, o capítulo explicita a metodologia adotada para a 

elaboração do catálogo cultural, priorizando práticas participativas, rodas de 

conversa, escutas sensíveis e registros coletivos, com protagonismo das 

crianças, educadores, avós e demais membros da comunidade. As referências 

culturais foram identificadas a partir de vivências cotidianas, memórias 

familiares, tradições orais, gestos, objetos, símbolos e festas que compõem o 

universo afetivo e identitário dos sujeitos envolvidos. 

O processo de construção do inventário reflete os princípios da educação 

patrimonial crítica, conforme proposto por Tolentino (2016), ao se afastar de 

lógicas hierarquizantes e externas, e ao reconhecer a comunidade como sujeito 

ativo do conhecimento e da preservação de seus próprios bens. Dessa forma, 

os registros aqui apresentados não pretendem congelar a cultura em formas 

fixas, mas afirmar a vitalidade dos saberes em movimento, em permanente 

recriação. 

O capítulo discute também o formato do produto final, o catálogo cultural, 

o público-alvo a que se destina e o impacto esperado de sua aplicação no 

território educativo e nas políticas públicas voltadas à diversidade cultural. A 

proposta visa não apenas documentar, mas devolver à comunidade os frutos da 

pesquisa, em um gesto de reconhecimento, devolutiva e fortalecimento dos laços 

entre escola, famílias e saberes ancestrais. 

Este capítulo colhe, portanto, os frutos de uma jornada que começou com 

o plantio da escuta e da presença. Ao reunir os saberes-fazeres dos avós, das 

crianças e educadores, o inventário se apresenta como testemunho de uma 

prática educativa afetiva e efetiva, enraizada no respeito, no pertencimento e na 

convicção de que toda cultura viva merece ser celebrada, protegida e transmitida 

pelas mãos de quem a vive. 

4.1 Catálago de atividades: amostra das atividades de educação 

patrimonial realizadas na Odé Kayodê da Vila Esperança 

 

O recurso educacional desta pesquisa está delineado como um catálogo 

de amostra de atividades de educação patrimonial, que são propostas e 

realizadas no Espaço Cultural Vila Esperança no cotidiano da Odé Kayodê. 

Assim, o catálogo cultural é destinado a documentar/registrar o Projeto 

Ancestralidade, de modo que sirva de inspiração para outras instituições de 



112  

educação. A abordagem do projeto apresenta sob a ótica da educação 

patrimonial, práticas educativas relacionadas à identidade, memória e 

ancestralidade e sobretudo ao pertencimento. 

O catálogo cultural estará disponível em dois formatos: digital e 

impresso(poucos exemplares). O formato digital foi escolhido devido à facilidade 

de compartilhamento. Esse produto estará acessível por meio dos sites do 

Programa de Pós-Graduação em Estudos Culturais, Memória e Patrimônio da 

Universidade Estadual de Goiás (Promep/UEG)7 e do Espaço Cultural Vila 

Esperança8.  

Ele poderá ser acessado por meio de qualquer dispositivo eletrônico 

capaz de abrir arquivos no formato PDF. Com essa facilidade de acesso, os 

leitores terão a liberdade de ajustar o tamanho da visualização de acordo com 

suas preferências e necessidades, adaptando-o a        diferentes ferramentas de 

exibição. Para o formato impresso, pretende-se inicialmente uma tiragem 

demonstrativa para deixar disponível na biblioteca Obá Biyi da Vila Esperança. 

Concebido para registrar e difundir práticas de educação patrimonial, o 

produto vem para oferecer possibilidades e narrativas decoloniais que aborde 

saberes e fazeres ancestrais reconhecidos nas nossas historias individuais e 

coletivas. A escolha do formato desse produto não apenas proporciona 

informações sobre as atividades realizadas, mas também desempenha o papel 

fonte documental sobre o projeto Ancestralidade que já é realizado há mais de 

trinta anos pela instituição.  

Como afirmado por Pelegrini (2009, p. 36) “o acesso aos dados referentes 

aos bens da comunidade e à memória coletiva torna-se vital para a construção 

dos meios apropriados para a eficaz proteção do patrimônio nas sociedades 

modernas”. Isso é particularmente relevante, porque as sociedades modernas, 

especialmente as ocidentais, enfrentam o risco de desconexão cultural com sua 

própria história, um processo contínuo que pode levar à fragmentação social e 

à diminuição dos laços de solidariedade entre seus membros. No que diz 

respeito ao projeto gráfico, a escolha foi pelo uso de fotografias coloridas e 

cheias de vida, usando predominantemente as cores azul e branco, que  de 

acordo com a religiosidade afro remetam às origens, ao ancestral e ao simples. 

                                                      
7 Disponível em: https://www.ueg.br/iael/promep/. Acesso em: 29 out. 2025. 
8 Disponível em: https://www.vilaesperanca.org/?page_id=2. Acesso em: 29 out. 2025. 



113  

 

4.2 Esboço da estrutura do catálago  

 

A Figura 62 demonstra como o catálogo cultura está estruturado para ser 

disponibilizado ao público desta pesquisa. 

 

Figura 62 – Estrutura do catálogo cultural 

 

 
Fonte: Elaboração própria (2025) 

 

 

O catálogo cultural conta com uma linguagem direcionada ao seu público-

alvo, buscando estabelecer uma comunicação acessível, acolhedora e 

instigante. Para isso, adota uma abordagem interativa que pode despertar a 

curiosidade e estimular a participação do leitor, integrando recursos visuais, 

sonoros e multimídia capazes de ampliar a experiência estética e sensorial. A 

combinação entre texto, imagem e tecnologia pode tornar a leitura mais 

dinâmica e significativa, transformando o catálogo não apenas em um 

instrumento de divulgação cultural, mas também em um espaço de descoberta, 

aprendizagem e valorização das expressões artísticas e comunitárias. 

No decorrer dos textos, o leitor será orientado a posicionar o celular no 

QR Code ou clicar sobre o link, que direciona para diversos documentos, áudios 



114  

(músicas, programas da Rádio da Vila, podcast produzidos pela Rádio da Vila), 

vídeos (documentários, filmes), que enriquecem a leitura e a aprendizagem. Para 

que o QR Code possa ser usado, é necessário que o leitor tenha um dispositivo 

móvel com câmera e um aplicativo para a leitura do código. 

De acordo com Ramalho, Costa e Rosa (2022, p. 14), “o uso de textos e 

multimídias, como imagens, áudios, vídeos, que são publicados em blogs, sites, 

mídias sociais, colaboram com a difusão e maior conhecimento a respeito de 

determinado patrimônio cultural”. Para os autores, o uso de textos e recursos 

multimídia em plataformas digitais amplia o alcance e a visibilidade dos 

patrimônios culturais, permitindo que diferentes públicos conheçam e se 

envolvam com essas manifestações. Essa integração entre linguagem escrita, 

imagem e som torna a divulgação mais atrativa e interativa, fortalecendo a 

preservação e a valorização da memória cultural. 

Nessa perspectiva, os elementos visuais que compõem o catálogo cultural 

incluem fotografias, trechos de músicas, ilustrações, poesias, etc. Esses 

recursos servem para dar voz às diversas perspectivas e histórias que integram 

o universo das atividades educativas promovidas no Espaço Cultural Vila 

Esperança/Odé Kayodê, ampliando o debate e as possibilidades de realização 

de práticas de educação patrimonial. Nesse espaço, a educação patrimonial 

apresenta olhares plurais, valorizando os conhecimentos dos antepassados e 

compartilhando saberes locais dos avós. 

O público-alvo desse produto é o público escolar, especificamente 

professores e demais agentes que fomentem a realização de processos de 

formação que atendam às particularidades e à diversidade dos alunos, a fim de 

dialogar com seus conhecimentos, planos de vida e considerar o contexto social 

e cultural; proporcionando material de apoio para promover o desenvolvimento 

integral dos estudantes. Isso inclui estimular o pensamento crítico, a autonomia, 

a cidadania ativa e o protagonismo social. A figura 63 apresenta a capa do 

catálogo cultural. 

 

 

 

 

 



115  

Figura 63 – Capa do catálogo cultural 

 
Fonte: Elaboração própria (2025) 

 

As cores azul e branca predominam intencionalmente neste catálogo de 

amostras de atividades de educação patrimonial desenvolvidas na Escola 

Pluricultural Odé Kayodê, em parceria com o Espaço Cultural Vila Esperança. A 

escolha não é apenas estética, mas simbólica: remete à presença da Orixá Nanã, 

na tradição afro-brasileira, aquela que representa a mãe da mãe, o princípio 

ancestral da criação e da sabedoria.  

O azul, cor da profundidade das águas e da memória, e o branco, cor da 

pureza e da ancestralidade, unem-se para evocar o feminino sagrado, a origem 

e o tempo primeiro. Assim, a identidade visual do catálogo traduz, em linguagem 

cromática, a espiritualidade e o respeito à ancestralidade que permeiam o fazer 



116  

educativo da Odé Kayodê – um gesto que reafirma a educação como território 

de memória, pertencimento e cura. 

As fotografias foram escolhidas a partir do acervo da Vila Esperança, com 

autorização dos responsáveis para uso neste material. Cada registro visual, 

como oficinas, rodas, rezas, risos e gestos cotidianos, expressa uma vivência 

significativa que revelam a pedagogia viva da escola. Buscamos evidenciar, nas 

imagens, a circularidade entre tradição e criação, o encontro entre gerações e o 

diálogo entre os saberes populares e os saberes escolares. O catálogo é, 

portanto, um mosaico de memórias e afetos, em que cada página ecoa o chão 

fértil de uma educação que brota da ancestralidade e floresce na coletividade. 

As Figuras 64 e 65 ilustram aspectos desse catálogo. 

 

Figura 64 – Amostra do catálogo 

 
Fonte: Elaboração própria (2025) 



117  

Figura 65 – Amostra do catálogo: gerações em sintonia 

 
Fonte: Elaboração própria (2025) 

 
 

4.3 Proposta de aplicação do produto 

 

Esta seção tem como objetivo apresentar a proposta de aplicação do 

produto técnico-pedagógico desenvolvido a partir da sistematização do projeto 



118  

Ancestralidade e os Saberes-Fazeres dos Avós, realizado na Odé Kayodê, no 

âmbito da educação patrimonial crítica. O produto, concebido na forma de um 

catálogo cultural comunitário, constitui-se como instrumento de valorização das 

memórias locais, de fortalecimento das identidades afro-indígenas e de 

disseminação das práticas educativas construídas coletivamente no território da 

Vila Esperança. 

O catálogo não se limita a ser um repositório de informações; ele é um 

dispositivo pedagógico e político, que busca devolver à comunidade o 

reconhecimento de seus próprios saberes, além de inspirar outras escolas, 

coletivos e agentes públicos a promoverem ações educativas fundamentadas na 

ancestralidade, na escuta sensível e na pluralidade epistêmica. Como defendem 

autores como Walsh (2013) e Gomes (2017), uma pedagogia comprometida com 

a justiça social e com a equidade racial deve se pautar pela valorização das 

vozes historicamente silenciadas e pela construção de práticas de conhecimento 

situadas, enraizadas e insurgentes. 

A proposta de aplicação contempla três dimensões complementares. Na 

primeira seção, apresenta-se um manual de uso do catálogo, a fim de orientar 

educadores e mediadores culturais sobre possíveis formas de mobilizá-lo em 

sala de aula, em projetos interdisciplinares e em ações de formação docente. A 

intenção é oferecer diretrizes abertas e adaptáveis às realidades diversas das 

comunidades escolares que dialogam com temáticas de memória, identidade e 

patrimônio. 

Em seguida, detalha-se a proposta de aplicação junto à comunidade 

participante, com foco na integração das famílias, lideranças locais e estudantes 

nos processos de reconhecimento e continuidade dos saberes inventariados. 

Essa etapa valoriza o protagonismo comunitário e visa à ativação do catálogo 

como ferramenta viva de educação patrimonial, capaz de promover o 

pertencimento e o engajamento nas práticas de preservação cultural. 

Por fim, será apresentada a estratégia de devolutiva à comunidade, etapa 

fundamental da pesquisa-ação e do compromisso ético do trabalho. Essa 

devolutiva não se restringe à entrega formal do produto, mas assume o caráter 

de encontro, celebração e diálogo contínuo, reafirmando a educação como 

prática compartilhada, territorializada e transformadora. 

Esta seção conclui o percurso metodológico e teórico da pesquisa, 



119  

reafirmando que a construção de um produto técnico-pedagógico, no contexto 

do Mestrado Profissional, pode e deve estar a serviço da justiça epistemológica, 

da valorização dos patrimônios invisibilizados e da construção de uma educação 

pública, plural e comprometida com a dignidade dos povos. 

A devolutiva para a comunidade da Vila Esperança e Odé Kayodê 

acontecerá após a defesa do relatório técnico perante a banca examinadora. 

Após isso, será agendado um encontro com a direção da Associação Espaço 

Cultural Vila Esperança para apresentar o relatório final e o produto. É desejo e 

plano a realização de uma noite de partilha do livro-catálogo na escola, que 

incluirá uma roda de conversa, sobre patrimônio cultural e educação patrimonial, 

entrega simbólica de exemplares impressos e também a divulgação do formato 

digital. Essa noite de lançamento será especialmente voltada para o público-alvo, 

ou seja, professores e gestores da instituições de educação. 

 

 

 

 

 

  



120  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Há caminhos que não se percorrem apenas com 
os pés, mas com a alma. 
Caminhos que se abrem quando escutamos o que 
o tempo sussurra pelas vozes mais velhas, pelos 
gestos simples, pelos cheiros da cozinha, pelos 
cantos que embalam e curam. 

Este trabalho nasceu desse chão úmido de 
memória e esperança, onde cada palavra foi 
semeada com cuidado, como quem planta saberes 
para que floresçam em muitas direções. 

Aqui, não se trata apenas de escrever: trata-se de 
ouvir com o coração, de dançar com o passado, de 
abraçar o presente e de preparar o ninho para o 
futuro. 

É na ciranda dos afetos, na roda dos encontros e 
nos silêncios compartilhados que esta pesquisa se 
teceu — como reza bordada em tecido de festa, 
como reza sussurrada pelas vós ao pé do fogão.                               

Se é verdade que a ciência exige método, também 
é verdade que o afeto exige presença. 
E foi com essa presença inteira, comprometida e 
terna, que cada passo dessa travessia foi dado. 
Não chegamos ao fim. Chegamos à beira de um 
novo começo (Autoria própria). 

 

Concluir esta pesquisa é, ao mesmo tempo, celebrar um ciclo e 

reconhecer que os saberes aqui registrados permanecem em movimento, como 

as águas do Rio Vermelho que acompanham o chão da Vila Esperança. O 

caminho percorrido nesta investigação teve como eixo central a valorização da 

ancestralidade, da memória e dos saberes populares, especialmente daqueles 

transmitidos pelos avós da comunidade vinculada à Escola Pluricultural Odé 

Kayodê. Mais do que um exercício acadêmico, esta trajetória constituiu-se como 

um processo de escuta, partilha e devolutiva, ancorada em uma pedagogia 

crítica e comprometida com a dignidade dos povos historicamente silenciados. 

Ao propor a sistematização do projeto Ancestralidade e os Saberes-

Fazeres dos Avós como prática de educação patrimonial, o trabalho reafirma a 

potência das experiências comunitárias como fontes legítimas de conhecimento 

e resistência. Nesse contexto, a Escola Odé Kayodê e o Espaço Cultural Vila 

Esperança configuram-se como territórios educativos insurgentes, onde a 

pedagogia é tecida de vida, corpo e território e onde a escola não se limita a ser 

um espaço de ensino, mas se faz casa de acolhida, luta e pertencimento. 



121  

A pesquisa-ação revelou-se como caminho metodológico coerente com a 

proposta de uma educação decolonial e situada, possibilitando que a 

pesquisadora se colocasse não como observadora distante, mas como parte viva 

do processo, como semeadora, aprendiz e agente transformadora. Essa escolha 

metodológica reafirma que o conhecimento produzido nos espaços comunitários 

precisa ser legitimado, documentado e compartilhado, sem perder sua força 

originária: a oralidade, o gesto, o afeto, a circularidade. 

Os fundamentos teóricos que embasaram esta pesquisa, especialmente 

os aportes de Freire (2002), Gomes (2017), Candau (2008), Walsh (2009), 

Cusícanqui (2016) e Tolentino (2018), contribuíram para sustentar uma crítica 

aos modelos hegemônicos de patrimônio e educação e para propor outras 

epistemologias, outras formas de narrar e vivenciar o mundo. Neste estudo 

investigativo, a ancestralidade não aparece como algo do passado, mas como 

força presente, fundamento de futuro, caminho possível para uma educação 

mais humana, plural e justa. 

O produto técnico resultante – catálogo cultural de amostra das ações de 

Educação Patrimonial desenvolvidas na Odé Kayodê – constitui não apenas um 

instrumento pedagógico, mas um gesto de devolução, reconhecimento e 

continuidade. Ele se inscreve como ato político e educativo, ao afirmar que os 

saberes das avós, os cantos, as comidas, os gestos, as histórias e as memórias 

são, sim, patrimônio. Sendo assim, a sua preservação passa pela escuta ativa, 

pelo diálogo entre gerações e pela presença cotidiana no currículo das escolas. 

Conclui-se, portanto, que, quando articuladas a uma pedagogia do 

território e da memória, as práticas de educação patrimonial crítica são capazes 

de ressignificar a escola, de mobilizar sentidos de pertencimento e de contribuir 

para a desconstrução das lógicas coloniais ainda vigentes nos espaços 

educativos. Esta pesquisa deixa como legado a certeza de que a memória é 

também luta e que a educação pode e deve ser uma forma de honrar os que 

vieram antes, nutrir os que estão agora, e preparar o chão para os que virão. 

A conclusão desta pesquisa-ação é, antes de tudo, o reconhecimento de 

que o fim não é ponto de chegada, mas curva do caminho. O que aqui se registra 

como encerramento é, na verdade, semente lançada na terra fértil da 

experiência, no solo vivo da Vila Esperança e da Odé Kayodê, onde cada passo 



122  

do processo foi também gesto de afeto, escuta e construção compartilhada de 

saberes. 

Este trabalho foi mais que um exercício acadêmico. Foi travessia de uma 

caminhada por trilhas de memória, de encontros com vozes antigas e de 

aprendizagens tecidas, com a delicadeza de quem honra as mãos enrugadas 

que embalam histórias e saberes. Foi vivência profundamente envolvente, que 

entrelaçou o fazer investigativo com a vida cotidiana, os sentimentos, as 

lembranças e os sonhos coletivos. Cada roda de conversa, cada canto entoado, 

cada lembrança compartilhada foi também uma aula, uma página viva escrita 

com o coração. 

A pesquisa-ação revelou-se como caminho necessário, não apenas por 

seu método, mas por sua alma. Ao envolver-se profundamente com o campo de 

estudo, esta pesquisadora também se transformou: se fez aprendiz de suas 

próprias raízes, reconheceu-se broto e fruto, parte de uma árvore ancestral que 

continua florescendo em meio às adversidades, celebrando a resistência dos 

povos e a beleza de suas culturas. Como quem borda um pano de muitas cores, 

esta escrita se fez aos poucos, em comunhão com os passos da comunidade, 

com os silêncios e com as vozes que a história tentou calar, mas que agora 

ecoam em forma de saber. 

O projeto Ancestralidade e os Saberes-Fazeres dos Avós mostrou que é 

possível aprender com o tempo vivido, com as receitas passadas entre gerações, 

com os nomes esquecidos que voltam a ser ditos com orgulho. Foi nesse 

processo que a educação patrimonial se revelou como prática viva, afetiva e 

crítica, um modo de cuidar daquilo que nos constitui, não como monumento, mas 

como memória pulsante que respira nas casas, nos quintais, nas palavras e nas 

mãos dos avós da nossa história. 

O catálogo cultural de amostra das atividades de educação patrimonial 

realizadas na Odé Kayodê resultante dessa caminhada é um gesto de 

retribuição. É oferenda. É reconhecimento de que o saber está nas esquinas da 

vida, nos becos da Vila, no som do tambor, no cheiro do feijão no fogão à lenha, 

nas danças, nas rodas, nos olhos das crianças que aprendem com os mais 

velhos. É um convite para que outras escolas, comunidades e sujeitos possam 

também se reconhecer em suas memórias, em seus afetos, em seus próprios 

territórios de saber. 



123  

Ao longo dessa trajetória, confirmou-se que, quando alimentada pela 

ancestralidade e pelo afeto, a educação tem o poder de curar, de reinventar 

mundos e de afirmar vidas. Que a escola pode ser casa de pertencimento e a 

memória é força de transformação quando cultivada com respeito, cuidado e 

escuta. Esta pesquisa encerra-se, portanto, com a gratidão de quem colheu 

muito mais do que esperava: colheu histórias, aprendizagens, amizades, 

reencontros com o próprio caminho.  

Em suma, os estudos aqui delineados deixam como legado a certeza de 

que as pedagogias da ancestralidade, do afeto e da escuta seguem vivas, 

bordando novos futuros com fios tecidos nas raízes de quem veio antes e, por 

isso mesmo, abrindo caminhos para os que ainda virão. Como sugestão de 

novos estudos, sugerimos uma análise comparativa entre os resultados obtidos 

com a presença da família na Escola Odé Kayodê e em uma escola de ensino 

regular tradicional, observando a importância do trabalho pedagógico 

colaborativo.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



124  

REFERÊNCIAS 

 

ALMEIDA, Renato. Cultura e tradição: a ancestralidade no cotidiano dos 
povos. Brasília: EdUnB, 2010. 

BARROS, Manoel de. Poesia completa. São Paulo: Leya, 2010. 

BASONI, Isabel Cristina Gomes. Espelho, espelho meu, que professora sou 
eu? Reflexos e refrações sobre a formação do professor de língua portuguesa 
e os novos letramentos em um estudo autoetnográfico. 2022. 258f. Tese 
(Doutorado em Linguística) – Programa de Pós-Graduação em Estudos 
Linguísticos. Universidade Federal do Espírito Santo. Vitória. 

BASONI, Isabel Cristina Gomes; MERLO, Marianna Cardoso Reis. 
Autoetnografia e formação docente: história e identificações. Revista 
(Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 16, n. 35, p. 79-93, dez. 2022. 

BOSI, Ecléa. Memória da cidade: lembranças paulistanas. Estudos 
Avançados, São Paulo, v. 17, n. 47, p. 198-211, abr. 2003. 

BOSI, Ecléa. Memória e sociedade: lembranças de velhos. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1994. 

BRASIL. Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, 
para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da 
temática "História e Cultura Afro-Brasileira", e dá outras providências. Diário 
Oficial da União, Brasília, 9 jan. 2003. 

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 março de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, modificada pela Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003, 
que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 
currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e 
Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Diário Oficial da União, Brasília, 10 mar. 
2008. 

BRASIL. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a 
Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e 
Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília: Mec, 2004. 

BURGOS, Marcelo. A BNCC e a educação para a cidadania. Educ. Rev., Belo 
Horizonte, v. 41, n. 1, p. 1-18, fev. 2025. 

CAMPELO, Adriana Ferreira Rebouças. O jogo Mancala Ayò na Escola 
Pluricultural Odé Kayodê: diálogos entre a etnomatemática e a 
decolonialidade. 2021. 172f. Dissertação (Mestrado em Educação em Ciências 
e Matemática). Universidade Federal de Goiás. Goiânia. 

CAMPELO, Haroldo. Museologia: Espaço Cultural Vila Esperança. Youtube, 11 
jun. 2014. Vídeo [04min24s]. 



125  

CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da 
modernidade. Tradução de Heloísa P. Cintrão e Ana Regina Lessa. 2. ed. São 
Paulo: Edusp, 1998. 

CANDAU, Vera Maria. Educação intercultural: mediações necessárias. In: 
CANDAU, Vera Maria. (Org.). Didática e prática de ensino: interfaces com 
diferentes saberes e lugares formativos. Petrópolis: Vozes, 2008, p. 73–90. 

CANDAU, Vera Maria. Escola, didática e interculturalidade: desafios atuais. In: 
CANDAU, Vera Maria. (Org.). Didática crítica intercultural: aproximações. 
Petrópolis: Vozes, 2012, p. 107-138. 

CANDAU, Vera Maria. Pedagogia e interculturalidade: Desafios e 
possibilidades. Revista Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 37, n. 4, p. 14-
30, 2011. 

CARNEIRO, Beatriz. A cultura negra para além da escravidão. Jornalismo 
Júnior, São Paulo, abr. 2020. 

CARVALHO, Janete Magalhães. Práticas pedagógicas e produção de 
subjetividade nas paisagens escolares. In: FELDENS, Dinamara Garcia. (Org.). 
Formação de professores e processos de aprendizagem: rupturas e 
continuidades. Bahia: EDUFBA, 2011, p. 291-307 

CUSÍCANQUI, Silvia Rivera. Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas 
y discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2012. 

CUSÍCANQUI, Silvia Rivera. Sociología de la imagen: ensayos. Buenos Aires: 
Tinta Limón, 2016. 

CUSÍCANQUI, Silvia Rivera. Un mundo ch’ixi es posible: ensayos desde un 
presente en crisis. Buenos Aires: Tinta Limón, 2018. 

DERDYK, Edith; TATIT, Lua Maria Derdyk; TATIT, Paulo Rubens de Moraes. 
Vovô. Rio de Janeiro: Editora Tatit, 2005. Disponível no ECAD sob o nº 
1483283 e fonograma nº 963862. Acesso em: 13 abr. 2024. 

ESCOLA PLURICULTURAL ODÉ KAYODÊ. Projeto Político Pedagógico. 
Goiás: Escola Pluricultural Odé Kayidê, 2021. 

FERREIRA, Carolin Overhoff. Descolonizar a historiografia do audiovisual e 
cinema brasileiros: a representação e participação indígena, africana e 
afrodescendente. Rebeca: Revista Brasileira de Estudos de Cinema e 
Audiovisual, São Paulo, v. 12, n. 2, p. 01-37, jul./dez. 2023. 

FLORÊNCIO, Sônia Regina Rampim. Educação patrimonial: algumas diretrizes 
conceituais. In: PINHEIRO, Adson Rodrigo Silva. (Org.). Cadernos do 
patrimônio cultural: educação patrimonial. Fortaleza: Secultfor: Iphan, 2015. p. 
21-30. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. 25. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2002. 



126  

FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros 
escritos. São Paulo: Editora Unesp, 2001. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

GAGNEBIN, Jeanne Marie. Lembrar escrever esquecer. São Paulo: Ed. 34, 
2006. 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989. 

GOMES, Nilma Lino. A educação para as relações étnico-raciais no Brasil. 
Educação & Sociedade, São Paulo, v. 24, n. 82, p. 25-47, 2003. 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de 
educadores. São Paulo: Autêntica, 2013. 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: Saberes construídos na 
luta por emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017. 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2006. 

HALL, Stuart. A centralidade da cultura: notas sobre as revoluções culturais do 
nosso tempo. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 22, n. 2, p. 15 46, 
jul./dez. 1997. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz 
Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 

HOBSBAWM, Eric John; RANGER, Terence Oswald. The Invention of 
Tradition. Cambridge: Cambridge University Press, 1983. 

HORTA, Maria de Lourdes Parreiras et al. Guia básico de educação 
patrimonial. Brasília: IPHAN, 1999. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL (Iphan). 
Educação patrimonial. Brasília: Iphan, 2010. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL (Iphan). 
Educação patrimonial: histórico, conceitos e processos. 2. ed. Brasília: Iphan, 
2014. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL (Iphan). 
Goiás (GO). Brasília: Iphan, 2023. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

MARTINEZ, Anderson. Educação patrimonial e identidade cultural. São 
Paulo: Editora Cultural, 2018. 

MASCARENHAS, Diego. Ag. A tarde, jul. 2010. In: ESCOLA PLURICULTURAL 
ODÉ KAYODÊ. Projeto Político Pedagógico. Goiás: Escola Pluricultural Odé 
Kayidê, 2021, p. 9. 



127  

MIGNOLO, Walter. La idea de América Latina: la herida colonial y la opción 
decolonial. Barcelona: Gedisa, 2007. 

NORA, Pierre. (Org.). Les lieux de mémoire: La République. Paris: Gallimard, 
1984. v. 1. 

NORA, Pierre. Entre memória e história: a problemática dos lugares. Tradução 
de Yara Aun Khoury. Projeto História, São Paulo, v. 10, dez. 1993. 

OLIVEIRA, Ana Cláudia. Desafios na implementação da Lei 11.645/08: 
formação docente e a questão étnico-cultural. Revista Brasileira de Educação 
Cultural, São Gotardo, v. 5, n. 1, p. 52-65, 2013. 

ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: 
Brasiliense, 2012. 

PEDROJR. Mapa Cidade de Goiás. Blog ArtePeroJr, jun. 2010. Disponível 
em: https://artepedrojr.blogspot.com/2010/06/mapa-cidade-de-goias.html. 
Acesso em: 12 dez. 2024. 

PELEGRINI, Sandra de Cássia Araújo. Patrimônio cultural: consciência e 
preservação. São Paulo: Brasiliense, 2009. 

PICCIN, Gabriela Freire Oliveira. O IFES na produção de epistemologias do 
Sul. 2021. 300f. Tese (Doutorado em Linguística) – Programa de Pós-
graduação em Estudos Linguísticos. Universidade Federal do Espírito Santo. 
Vitória. 
 
QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In 
Lander, Edgardo. (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 
 
RAMALHO, Artevaldo da Silva; COSTA, Higo Thayrone da Silva; ARAÚJO, 
Josélia Carvalho de. Interdisciplinaridade e decolonialidade em diferentes 
tempos e espaços. Revista on Line de Política e Gestão Educacional, 
Araraquara, v. 26, n. esp. 4, p. 1-10, set. 2022. 

REDE GLOBO. Criança Esperança: Robson fundou a Vila Esperança, onde 
trabalham, entre outros temas, a ancestralidade. São Paulo: Globo 
Comunicação e Participações S.A, 2021. Vídeo. [03min29s]. 

ROSA, Mana Marques. Sistema museológico: por uma etnografia dos 
museus da Cidade de Goiás (GO). 2016. 193 f. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia). Faculdade de Ciências Sociais. Universidade Federal de Goiás. 
Goiânia. 

ROTONDANO, Ricardo Oliveira. Educação patrimonial e diversidade 
cultural: saberes e práticas na formação da cidadania. Salvador: EDUFBA, 
2010.  

SCIFONI, Simone. Desafios para uma nova educação patrimonial. Teias, Rio 
de Janeiro, v.18 n. 48, jan./mar. 2017. 



128  

SILVA, Luiz Antônio. Patrimônio cultural: teoria e prática. São Paulo: Editora 
Senac, 2013. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos de identidade: uma introdução às 
teorias do currículo. 3. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Identidade e diferença: a perspectiva dos Estudos 
Culturais. Petrópolis: Vozes, 2000. 

SILVA, Vanessa Nascimento. Projetos Extraescolares do curso de 
Educação Intercultural e a educação escolar indígena: um olhar 
Etnomatemático sobre os saberes e fazeres Javaé. 2018. 162f. Dissertação. 
(Mestrado em Educação em Ciências e Matemática). Universidade Federal de 
Goiás. Goiânia. 

TAMASO, Izabela Maria. Em nome do patrimônio: representações e 
apropriações da cultura na cidade de Goiás. 2007. 787f. Tese (Doutorado em 
Antropologia) — Instituto de Ciências Sociais. Universidade de Brasília. 
Brasília. 

THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa-ação. 18. ed. São Paulo: 
Cortez, 2011. 

TOLENTINO, Átila Bezerra. A ancestralidade na educação patrimonial: 
Conexões entre passado e presente. In: TOLENTINO, Átila Bezerra.  Diálogos 
sobre patrimônio e educação, 2017, p. 33-47. 

TOLENTINO, Átila Bezerra. O que não é educação patrimonial: cinco falácias 
sobre seu conceito e sua prática. In: TOLENTINO, Átila Bezerra; BRAGA, 
Emanuel Oliveira. (Org.). Educação patrimonial: políticas, relações de poder e 
ações afirmativas. João Pessoa: Iphan-PB / Casa do Patrimônio da Paraíba, 
2016, p. 38-48. 

TOLENTINO, Átila. Educação patrimonial decolonial: perspectivas e entraves 
nas práticas de patrimonialização federal. Sillogés, Porto Alegre, v. 1, n. 1, p. 
41-60, jan./jul. 2018. 

TOLENTINO, Átila. Educação patrimonial e ancestralidade: memórias 
insurgentes e práticas culturais. Belo Horizonte: Autêntica, 2016. 

TOLENTINO, Átila. Patrimônio cultural e ancestralidade: diálogos entre 
memória e identidade. Revista Brasileira de Educação Patrimonial, São 
Paulo, v. 21, n. 1, p. 52-68, 2015. 

UNESCO. Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio Cultural Imaterial. 
Paris: Unesco, 2003. 

VEIGA, Benedito. História e patrimônio na Cidade de Goiás. Goiânia: Editora 
Cerrado, 2003. 

VILA ESPERANÇA. Vila Esperança. Espaço Cultural Vila Esperança, 
[Online], s/d. Disponível em: www.vilaesperanca.org. Acesso em: 12 mar. 2025. 



129  

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y educación intercultural. In: 
Seminario Interculturalidad y Educación Intercultural. La Paz: Instituto 
Internacional de Integración del Convenio Andrés Bello, mar. 2009. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade e colonialidade do poder: um 
pensamento e posicionamento 'outro' desde a diferença colonial. In: WALSH, 
Catherine. (Org.). Pedagogias decoloniais: práticas insurgentes de resistir, 
(re)existir e (re)vivificar. São Paulo: Autêntica, 2013. p. 19–50. 


